




PRÉSENTATION DE LA REVUE 
La Revue Gouvernance et Développement est une revue du Programme Thématique de Recherche du CONSEIL AFRICAIN ET 
MALGACHE POUR L’ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR (CAMES) (PTRC) Gouvernance et Développement (GD). Le PTRC-GD a été créé, 
avec onze (11) autres PTRC, à l’issue de la 30ème session du Conseil des Ministres du CAMES, tenue à Cotonou au Bénin en 
2013. Sa principale mission est d’identifier les défis liés à la Gouvernance et de proposer des pistes de 
solutions en vue du Développement de nos Etats. La revue est pluridisciplinaire et s’ouvre à toutes les disciplines 
traitant de la thématique de la Gouvernance et du Développement dans toutes ses dimensions. 

Éditeur 
CONSEIL AFRICAIN ET MALGACHE POUR L’ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR (CAMES). 
01 BP 134 OUAGADOUGOU 01 (BURKINA FASO) 

Tél. : (226) 50 36 81 46 – (226) 72 80 74 34 
Fax : (226) 50 36 85 73 
Email : cames@bf.refer.org 
Site web: www.lecames.org 

Indexation et Référencement dans des Moteurs de recherche 

Impact Factor.  SJIF 2025: 6.993 
SJIF: https://sjifactor.com/passport.php?id=23550 

HAL: https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/777120 
Mir@bel: https://reseau-mirabel.info/revue/19860/Revue-Gouvernance-et-Developpement-RGD 

CONTEXTE ET OBJECTIF 
L’idée de création d’une revue scientifique au sein du PTRC-GD remonte à la 4ème édition des Journées scientifiques du CAMES 
(JSDC), tenue du 02 au 05 décembre 2019 à Ouidah (Benin), sur le thème « Valorisation des résultats de la recherche et leur 
modèle économique ». 

En mettant l’accent sur l’importance de la recherche scientifique et ses impacts sociétaux, ainsi que sur la valorisation de la 
formation, de la recherche et de l’innovation, le Conseil Africain et Malgache pour l’Enseignement Supérieur mettait ainsi en 
mission les Programmes Thématiques de Recherche (PTRC) pour relever ces défis. À l’issue des 5ème journées scientifiques du 
CAMES, tenue du 06 au 09 décembre 2021 à Dakar (Sénégal), le projet de création de la revue du PTR-GD fut piloté par Dr 
Sanaliou Kamagate (Maître de Conférences de Géographie, CAMES). C’est dans ce contexte et suite aux travaux du bureau du 
PTRC-GD, alors restructuré, que la Revue scientifique du PTRC-GD a vu le jour en mars 2024. 
L’objectif de cette revue semestrielle et pluridisciplinaire est de valoriser les recherches en lien avec les axes de compétences 
du PTRC-GD. 

I



COMITÉ SCIENTIFIQUE 

1. Henri BAH, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie, Ethique, Philosophie Politique et sociale.
2. Doh Ludovic FIE, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie de l’art et de la culture
3. José Edgard GNELE, PT, Université de Parkou – Géographie et aménagement du territoire
4. Emile Brou KOFFI, PT, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine
5. Lazare Marcellin POAME, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie ancienne, Biotique
6. Gbotta TAYORO, PT, Université Félix Houphouët Boigny, Philosophie (éthique, morale et politique)
7. Chabi Imorou AZIZOU, MC, Université d’Abomey-Calavi, Sociologie politique
8. Eric Damien BIYOGHE BI ELLA, MC, IRST/CANAREST, Histoire
9. Ladji BAMBA, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Criminologie (sociologie criminelle)
10. Annie BEKA BEKA, MC, École Normale Supérieure du Gabon, Géographie urbaine
11.  Emmanuelle NGUEMA MINKO, MC, ENS Libreville, Sociologie
12. Pamphile BIYOGHÉ, MC, École Normale Supérieure du Gabon, Philosophie morale et politique
13. N’guessan Séraphin BOHOUSSOU, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine
14. Rodrigue Paulin BONANE, MR, Institut des Sciences des Sociétés du Burkina Faso, Philosophie
15. Lawali DAMBO, PT, Université Abdou-Moumouni, Géographie rurale
16.  Koffi Messan Litinmé MOLLEY, MC, Université de Kara, Lettres Modernes
17. Abou DIABAGATE, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine
18. Kouadio Victorien EKPO, MC, Université Alassane Ouattara, Bioéthique
19.  Yentougle MOUTORE, MC, Université de Kara, Sociologie
20. Gbalawoulou Dali DALAGOU, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Géographie
21. Armand Josué DJAH, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine
22. Kouadio Victorien EKPO, M.C, Université Alassane Ouattara, Philosophie pratique - Ethique-Technique-Société
23. Nambou Agnès Benedicta GNAMMON, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie humaine et économique
24. Florent GOHOUROU, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Géographie de la population
25. Didier-Charles GOUAMENE, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Géographie urbaine
26. Emile Nounagnon HOUNGBO, MC, Université Nationale d’Agriculture, Géographie de l’environnement
27. Azizou Chabi IMOROU, MC, Université d’Abomey-Calavi, Sociologie politique
28. Sanaliou KAMAGATE, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie (Espaces, Sociétés, Aménagements)
29. Bêbê KAMBIRE, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie de l’environnement
30. Eric Inespéré KOFFI, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale
31. Yéboué Stéphane Koissy KOFFI, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie et aménagement.
32. Mahamoudou KONATÉ, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Philosophie des sciences physiques
33.  Zakariyao KOUMOI, MC, Université de Kara, Géographie
34. N’guessan Gilbert KOUASSI, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine
35. Amenan KOUASSI-KOFFI Micheline, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie de la population
36. Nakpane LABANTE, PT, Université de KARA, Histoire contemporaine
37. Agnélé LASSEY, MC, Université de Lomé, Histoire contemporaine
38. Gnazegbo Hilaire MAZOU, MC, Université Alassane Ouattara, Anthropologie et sociologie de la santé
39. Gérard-Marie MESSINA, MC, Université de Buea, Sémiologie politique
40. Abdourahmane Mbade SENE, MC, Université Assane-Seck de Ziguinchor, Aménagement du territoire
41. Jean Jacques SERI, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Histoire Contemporaine
42. Minimalo Alice SOME /SOMDA, MR, Institut des Sciences des Sociétés du Burkina Faso, Philosophie morale et 

politique
43. Zananhi Florian Joël TCHEHI, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Sociologie économique
44. Bilakani TONYEME, MC, Université de Lomé, Philosophie et Éducation 

II



45. Abdourazakou ALASSANE, MC, Université de Lomé, Géographie
46. Mamoutou TOURE, PT, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine
47. Porna Idriss TRAORÉ, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine/Urbanisme
48. Hamanys Broux de Ismaël KOFFI, MC, Université Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie
49. Aka NIAMKEY, PT, Université Alassane Ouattara, Communication
50. Pascal Dieudonné ROY-EMMA, MC, Université Alassane Ouattara, Métaphysique et Histoire de la Philosophie.
51. Débégnoun Marcelline SORO, MC, Université Alassane Ouattara, Sociologie.
52. Effoh Clement EHORA, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes, Roman africain.
53. Assanti Olivier KOUASSI, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie.
54. Bantchin NAPAKOU, MC, Université de Lomé, Philosophie
55. Jean-Jacques SERI, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Histoire.
56. Kain Arsène BLE, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes.
57. Amani Albert NIANGUI, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie
58. Steeve ELLA, MC, ENS Libreville, Philosophie
59. Marie Richard Nicetas ZOUHOULA Bi, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie des transports et 

échanges commerciaux 

III



COMITÉ ÉDITORIAL 

Directeur de publication 
Henri BAH: bahhenri@yahoo.fr 

Directeur de publication  adjoint 
Pamphile  BIYOGHE:  pamphile3@yahoo.fr 

Rédacteur en chef 
Sanaliou  KAMAGATE: ksanaliou@yahoo.fr 

Rédacteur en chef adjoint 
Totin VODONNON: kmariuso@yahoo.fr 

Secrétariat de la revue 
Contact WhatsApp: (00225) 0505015975 / (00225) 0757030378 
Email : revue.rgd@gmail.com 

Secrétaire principale : 
Armand Josué DJAH:  aj_djah@outlook.fr 

Secrétaire principal adjoint: 
Moulo Elysée Landry KOUASSI : landrewkoua91@gmail.com 

Secrétaire chargée du pôle gouvernance universitaire : 
Elza KOGOU NZAMBA: konzamb@yahoo.fr 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance politique : 
Jean Jacques SERI : jeanjacquesseri@yahoo.fr 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance socio-économique : 
Vivien MANANGOU:  ramos2000fr@yahoo.fr 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance territoriale et   environnementale: 
Yéboué Stéphane Koissy KOFFI: koyestekoi@gmail.com 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance hospitalière : 
Ekpo Victorien  KOUADIO: kouadioekpo@yahoo.fr 

Secrétaire chargée du pôle gouvernance et genre : 
Agnélé LASSEY: lasseyagnele@yahoo.fr 

Chargés du site web pour la mise en ligne des publications (webmaster) : 
Sanguen  KOUAKOU:  kouakousanguen@gmail.com  
Anderson Kleh TAH : tahandersonkleh@gmail.com 

Trésorière : 
Affoué Valery-Aimée TAKI:   takiaimee@gmail.com 
Wave et Orange Money: (+225) 0706862722 

IV



COMITÉ DE LECTURE 

1. ADAYE Akoua Asunta, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie rurale ;
2. Gnangoran Alida Thérèse ADOU, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie urbaine,
3. ANY Desiré, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale ;
4. ASSANTI Kouassi Olivier, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie (éthique, morale et politique) ;
5. ASSOUGBA Kabran Beya Brigitte Epse BOUAKI, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Sociologie Politique ;
6. ASSUE Yao Jean-Aimé, PT, Université Alassane Ouattara, Géographie (Humaine) ;
7. BAMBA Abdoulaye, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Histoire contemporaine
8. BIYOGHE BI ELLA Eric Damien, MR, IRSH-CENAREST Libréville, Histoire Contemporaine,
9. BLÉ Kain Arsène, MC, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes (Roman Africain);
10. BONANE Rodrigue Paulin, MR, Institut des Sciences des Sociétés (INSS) de Ouagadougou, Philosophie de l'Éducation ;
11. BRENOUM Kouakou, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie urbaine ;
12. DANDONOUGBO Iléri, MC, Université de Lomé, Géographie des Transports,
13. DIABATE Alassane, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Histoire contemporaine
14. DIARRASSOUBA Bazoumana, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie (humaine) ;
15. DJAH Armand Josué, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine ;
16. EHORA Effoh Clément, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes ;
17. ELLA Kouassi Honoré, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale ;
18. FIE Doh Ludovic, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie de l’art et de la culture
19. GNAMMON Nambou Agnès Benedicta, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie humaine et économique ;
20. GONDO Diomandé, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie de la population,
21. KANGA Konan Arsène, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes (Romain Africain) ;
22. KOBENAN Appoh Charlesbor, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie humaine et économique ;
23. KOFFI Brou Emile, PT, Université Alassane Ouattara, Géographie (humaine) ;
24. KOUAHO Blé Marcel Silvère, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie (métaphysique et morale),
25. KOUAKOU Antoine, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie,
26. KOUASSI Amoin Liliane, MC, Institut National Supérieur des Arts et l'Action Culturelle, Communication,
27. KOUMOI Zakariyao, MC, Université de Kara, Géomatique, Télédétection et SIG,
28. KRA Kouadio Joseph, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie humaine et économique,
29. MAZOU Gnazebo Hilaire, PT, Université Alassane Ouattara, Anthropologie et Sociologie de la Santé ;
30. NAPAKOU Bantchin, MC, Université de Lomé, Philosophie Politique et sociale ;
31. N'DA Kouassi Pekaoh Robert, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Sociologie du Développement,
32. N’DRI Diby Cyrille, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale,
33. NIAMKEY Aka, PT, Université Alassane Ouattara, Communication
34. OULAI Jean Claude, PT, Université Alassane Ouattara, Communication,
35. PRAO Yao N'Grouma Séraphin, MC, Université Alassane Ouattara, Sciences Économie,
36. SANOGO Amed Karamoko, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale ;
37. SODORÉ Abdoul Aziz, MC, Université Joseph Ki-Zerbo de Ouagadougou, Géographie/ Aménagement,
38. KONÉ Tahirou, PT, Université Alassane Ouattara, Sciences de l'Information et de la Communication ;
39. ZOUHOULA Bi Marie Richard Nicetas., MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie des transports et échanges 
commerciaux
40. Pascal Dieudonné ROY-EMMA, MC, Université Alassane Ouattara, Métaphysique et Histoire de la Philosophie. 

V



NORMES DE RÉDACTION 
Les manuscrits soumis pour publication doivent respecter les consignes recommandées par le CAMES (NORCAMES/LSH) adoptées 

par le CTS/LSH lors de la 38ème session des CCI (Microsoft Word – NORMES ÉDITORIALES.docx (revue-akofena.com). En outre, les 

manuscrits ne doivent pas dépasser 30.000 caractères (espaces compris). Exceptionnellement, pour certains articles de fond, la 

rédaction peut admettre des textes au-delà de 30.000 caractères, mais ne dépassant pas 40.000 caractères. 

Le texte doit être saisi dans le logiciel Word, police Times New Roman, taille 12, interligne 1,5. La longueur totale du manuscrit 

ne doit pas dépasser 15 pages. 

Les contributeurs sont invités à respecter les règles usuelles d’orthographe, de grammaire et de syntaxe. En cas de non-respect 

des normes éditoriales, le manuscrit sera rejeté. 

Le Corpus des manuscrits 
Les manuscrits doivent être présentés en plusieurs sections, titrées et disposées dans un ordre logique qui en facilite la 

compréhension. 

À l’exception de l’introduction, de la conclusion et de la bibliographie, les différentes articulations d’un article doivent être titrées et 

numérotées par des chiffres arabes (exemple : 1. ; 1.1. ; 1.2. ; 2 ; 2.2. ; 2.2.1 ; 2.2.2. ; 3. etc.). 

À part le titre général (en majuscule et gras), la hiérarchie du texte est limitée à trois niveaux de titres : 

- Les titres de niveau 1 sont en minuscule, gras, taille 12, espacement avant 12 et après 12.
- Les titres de niveau 2 sont en minuscule, gras, italique, taille 12, espacement avant 6 et après 6.
- Les titres de niveau 3 sont en minuscule, italique, non gras, taille 12, espacement avant 6 et après 6.

Le texte doit être justifié avec des marges de 2,5cm. Le style « Normal » sans tabulation doit être appliqué. 
L’usage d’un seul espace après le point est obligatoire. Dans le texte, les nombres de « 01 à 10 » doivent être écrits en lettres 

(exemple : un, cinq, dix); tandis que ceux de 11 et plus, en chiffres (exemple : 11, 20, 250.000). 

Les notes de bas de page doivent présenter les références d’information orales, les sources historiques et les notes explicatives 

numérotées en série continue. L’usage des notes au pied des pages doit être limité autant que possible. 

Les passages cités doivent être présentés uniquement en romain et entre guillemets. Lorsque la citation dépasse 03 lignes, il 

la faut la présenter en retrait, en interligne 1, en romain et en réduisant la taille de police d’un point. 

En ce qui concerne les références de citations, elles sont intégrées au texte citant de la façon suivante : 

Initiale (s) du prénom ou des prénoms de l’auteur ou des auteurs ; Nom de l’auteur ; Année de publication + le numéro de la 

page à laquelle l’information a été tirée. 

Exemple : 
« L’innovation renvoie ainsi à la question de dynamiques, de modernisation, d’évolution, de transformation. En cela, le projet FRAR 

apparaît comme une innovation majeure dans le système de développement ivoirien. » (S. Kamagate, 2013: 66). 

La structure des articles 
La structure d’un article doit être conforme aux règles de rédaction scientifique. Tout manuscrit soumis à examen, doit comporter 

les éléments suivants : 

- Un titre, qui indique clairement le sujet de l’article, rédigé en gras et en majuscule, taille 12 et centré.
- Nom(s) (en majuscule) et prénoms d’auteur(s) en minuscule, taille 12.
- Institution de rattachement de ou des auteur (s) et E-mail, taille 11.
- Un résumé (250 mots maximum) en français et en anglais, police Times New Roman, taille 10, interligne 1,5, sur la première page.
- Des mots clés, au nombre de 5 en français et en anglais (keywords).

Selon que l’article soit une contribution théorique ou résulte d’une recherche de terrain, les consignes suivantes sont à observer. 

Pour une contribution théorique et fondamentale : 

Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, approches/méthodes), développement 

articulé, conclusion, références bibliographiques.  

Pour un article qui résulte d’une recherche de terrain : 

Introduction, Méthodologie, Résultats et Discussion, Conclusion, Références   bibliographiques. 

N.B : Toutefois, en raison des spécificités des champs disciplinaires et du caractère pluridisciplinaire l de la revue, les articles
proposés doivent respecter les exigences internes aux disciplines, à l’instar de la méthode IMRAD pour les lettres, sciences humaines
et sociales concernées.

Les illustrations: Tableaux, figures, graphiques, photos, cartes, etc. 

VI



Les illustrations sont insérées directement dans le texte avec leurs titres et leurs sources. Les titres doivent être placés en haut, c’est- 

à-dire au-dessus des illustrations et les sources en bas. Les titres et les sources doivent être centrés sous les illustrations. Chaque 

illustration doit avoir son propre intitulé : tableau, graphique (courbe, diagramme, histogramme …), carte et photo. Les 

photographies doivent avoir une bonne résolution. 

Les illustrations sont indexées dans le texte par rappel de leur numéro (tableau 1, figure 1, photo 1, etc.). Elles doivent être bien 

numérotées en chiffre arabe, de façon séquentielle, dans l’ordre de leur apparition dans le texte. Les titres des illustrations sont 

portés en haut (en gras et en taille 12) et centrés ; tandis que les sources/auteurs sont en bas (taille 10). 

Les illustrations doivent être de très bonne qualité afin de permettre une bonne reproduction. Elles doivent être lisibles à 

l’impression avec une bonne résolution (de l’ordre de 200 à 300 dpi). Au moment de la réduction de l’image originelle (photo par 

exemple), il faut veiller à la conservation des dimensions (hauteur et largeur). 

La revue décline toute responsabilité dans la publication des ressources iconographiques. Il appartient à l’auteur d’un article de 

prendre les dispositions nécessaires à l’obtention du droit de reproduction ou de représentation physique et dématérialisées dans 

ce sens. 

Références bibliographiques 

Les références bibliographiques ne concernent que les références des documents cités dans le texte. Elles sont présentées par 

ordre alphabétique des noms d’auteur. 

Les éléments de la référence bibliographique sont présentés comme suit: nom et prénom (s) de l’auteur, année de publication, 

titre, lieu de publication, éditeur, pages (p.) occupées par l’article dans la revue ou l’ouvrage collectif. 

- Dans la zone titre, le titre d’un article est généralement présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire
ou d’une thèse, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique.

- Dans la zone éditeur, indiquer la maison d’édition (pour un ouvrage), le nom et le numéro/volume de la revue (pour un article).
- Dans la zone page, mentionner les numéros de la première et de la dernière page pour les articles ; le nombre de pages pour les

livres.
- Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut préciser après le titre, le nom du traducteur et/ou l’édition (ex:

2nde éd.).

Pour les chapitres tirés d’un ouvrage collectif : nom, prénoms de ou des auteurs, année, titre du chapitre, nom (majuscule), prénom 

(s) minuscule du directeur de l’ouvrage, titre de l’ouvrage, lieu d’édition, éditeur, nombre de pages.

Pour les sources sur internet : indiquer le nom du site, [en ligne] adresse URL, date de mise en ligne (facultative) et date de
consultation. 

Exemples de références bibliographiques 

Livre (un auteur) : HAUHOUOT Asseypo Antoine, 2002, Développement, aménagement régionalisation en Côte d’ivoire, Abidjan, 

EDUCI, 364 p. 

Livre (plus d’un auteur) : PETER Hochet, SOURWEMA Salam, YATTA François, SAWAGOGO Antoine, OUEDRAOGO Mahamadou, 

2014, le livre blanc de la décentralisation financière dans l’espace UEMOA, Burkina Faso, Laboratoire Citoyennetés, 73 p. 

Thèse : GBAYORO Bomisso Gilles, 2016, Politique municipale et développement urbain, le cas des communes de Bondoukou, de 

Daloa et de Grand-Lahou, thèse unique de doctorat en géographie, Abidjan (Côte d’Ivoire), Université de Cocody, 320 p. 

Article de revue : KAMAGATE Sanaliou, 2013, « Analyse de la diffusion du projet FRAR dans l’espace Rural ivoirien : cas du district 

du Zanzan », Revue de Géographie Tropicale et d’Environnement, n° 2, EDUCI-Abidjan, pp 65-77. 

Article électronique : Fonds Mondial pour le Développement des Villes, 2014, renforcer les recettes locales pour financer le 

développement urbain en Afrique, [en ligne] (page consultée le 15 /07/2018) www.resolutionsfundcities.fmt.net. 

N.B :
Dans le corps du texte, les références doivent être mentionnées de la manière suivante : Initiale du prénom de l’auteur (ou 

initiales des prénoms des auteurs); Nom de l’auteur (ou Noms des auteurs), année et page (ex.: A. Guézéré, 2013, p. 59 ou A. 

Kobenan, K. Brénoum et K. Atta, 2017, p. 189). 

Pour les articles ou ouvrages collectifs de plus de trois auteurs, noter l’initiale du prénom du premier auteur, suivie de son nom, 

puis de la mention et “al.” (A. Coulibaly et al, 2018, p. 151). 

VII



SOMMAIRE 

GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE ET VIOLENCES DANS LES UNIVERSITÉS 
PUBLIQUES DE CÔTE D’IVOIRE  
KOUAME Konan Simon ……………………………………………………………..…...1-15 

LE RESPECT DE LA MORALE POUR UNE GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE 
ACCEPTABLE 
ANGORA N’gouan Yah Pauline épse ASSAMOI ……………………………….....16- 25 

IMPACT DES DISPOSITIFS DE REMÉDIATION ET PERFORMANCES 
GRAMMATICALES DES ÉLÈVES : ÉTUDE DANS LES LYCÉES LA LIBERTÉ, LA 
PAIX ET FORT LAMY DE N’DJAMÉNA 
ABAKAR Ousmane Abdallah ………………………………………………….……26- 40 

GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE ET CRISE DU DÉVELOPPEMENT EN 
AFRIQUE : LE CAS DU CAMEROUN 
AMOUGOU AFOUBOU Anselme Armand ………………………………………...41- 54 

L’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET LA POLITIQUE DES QUOTAS EN 
COLOMBIE : VERITABLE INCLUSION RACIALE 
ANDOU Weinpanga Aboudoulaye, BIAOU Chambi Biaou Edouard……...…..55-72 

LES MÉDERSAS DE TOMBOUCTOU : RESSORTS ET DYNAMIQUES D’UNE 
AUTONOMIE  INSTITUTIONNELLE  SOUS  LES  ASKIA (1492-1591) 
DÉDÉ Jean Charles ..………………………………………………………….……. . 73-92 

PROBLÉMATIQUE DU CHEVAUCHEMENT DES ANNÉES 
ACADÉMIQUES DANS LES UNIVERSITÉS PUBLIQUES AU 
BURKINA FASO : CAS DE L’UNIVERSITÉ JOSEPH KI- ZERBO 
SANKARA Yassia ………………….………………….……….….....................……..93-114 

LA GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE ET DIFFICULTÉS D’INSERTION DES 
DIPLÔMÉS DE DOCTORAT EN CÔTE D’IVOIRE 
Robert   Lorimer   ZOUKPÉ ...…………………………………………………………..115-128 

INSTITUTIONNALISATION DE LA GESTION PÉDAGOGIQUE Â 
L’UNIVERSITÉ DE LOMÉ ET IMPLICATIONS 

  BAGAN Dègnon ………….…………..........................................................................129-151 

LA COMMUNICATION AU SERVICE DE LA GOUVERNANCE 
UNIVERSITAIRE : VERS UN MODÈLE DE GESTION TRANSPARENTE ET 
PARTICIPATIVE DES INSTITUTIONS ACADÉMIQUES / THE ROLE OF 

VIII



COMMUNICATION IN UNIVERSITY GOVERNANCE: TOWARDS A 
TRANSPARENT AND PARTICIPATORY MANAGEMENT MODEL FOR 
ACADEMIC  INSTITUTIONS  
DOFFOU  N’Cho  François ...………………………………………………………..152-166 

LA RESPONSABILITÉ CITOYENNE DANS L’ENRACINEMENT DE LA 
DÉMOCRATIE EN AFRIQUE 
BONANÉ Rodrigue Paulin ………………………………………… ..................... 167-184 

L’ABSOLUTISME POLITIQUE HOBBESIEN : UNE ACTUALISATION DE LA 
SOUVERAINETÉ TOTALE GAGE DE PAIX ET DE STABILITÉ SOCIALE EN 
AFRIQUE 
KOUASSI Amenan Madeleine épouse Ekra .…………………………................185- 199 

L’HOMME FORT ET LES INSTITUTIONS FORTES EN  AFRIQUE 
Youssouf  DIARRASSOUBA …..…………..…………………………. .................. ...200-209 

GOUVERNANCE POLITIQUE ET SÉPARATION DES POUVOIRS  : 
POUR UNE CONSOLIDATION DE LA DÉMOCRATIE DANS LES ÉTATS 
AFRICAINS 
KOFFI Éric Inespéré …..…………..…………………………. ............................. 210-229 

INSURRECTION POPULAIRE DE 2014 AU BURKINA FASO : 
PROBLEMATISATION D’UN APPAREIL D’ETAT ET CONSTRUCTION DE 
L’INSTABILITE SOCIOPOLITIQUE 
ZERBO Armel Tiessouma Théodore ………………………..................................230- 247 

LES SUBSTRATS ÉTHIQUES D’UNE DURABILITÉ ÉCO-CITOYENNE ET 
POLITIQUE 
Moulo  Elysée  KOUASSI ………………………………..…. .................................. ...248-261 

BETWEEN TWO WORLDS: AFRICAN CULTURAL IDENTITY AND THE 
IMMIGRANT EXPERIENCE IN JANE IGHARO’S TIES THAT   TETHER ADAMA  
Kangni ………………………………..….. .............................................................. …262-275 

GOUVERNANCE POLITIQUE ET CONFIANCE DANS LES INSTITUTIONS 
POLITIQUES EN EUROPE ET EN AFRIQUE 
Koffi Améssou ADABA et Leonie Rosa BACK .............................................. 276-301 

L’AFRIQUE DANS LA GOUVERNANCE CLIMATIQUE MONDIALE : LES 
ENJEUX DE LA MISE EN ŒUVRE DE L’ACCORD DE PARIS POUR L’AFRIQUE 
ALKARAKPEY Méyssouun …………………..…. ..………………………………..302-317 

IX



LA DÉMOCRATIE À L’ÉPREUVE DU NÉO-CONSTITUTIONNALISME EN 
AFRIQUE : POUR UN HUMANISME  JURIDIQUE 
AMEWU Yawo Agbéko …………………..….………………………………………318-331 

DÉVELOPPEMENT POLITIQUE EN AFRIQUE ET RÉSEAUX SOCIAUX : ENTRE 
DÉMOCRATIE ET DICTATURE 
AMOIKON Guy Roland …………………..……………………………………...332-346 

LA PAIX ET LA SECURITE EN AFRIQUE AU PRISME DE LA GOUVERNANCE 
POLITIQUE AU XXIE SIECLE 
ATTATI Afi …………………..……………………………………………………….347-367 

EFFET DE LA GOUVERNANCE POLITIQUE SUR LA CROISSANCE 
ECONOMIQUE DANS LES ÉTATS MEMBRES DU  CAMES 
BAYILI Piman Alain-Raphaël …………..…. .................................................. 368-390 

CONTRIBUTION DE L’ÉLITE ET LA CHEFFERIE TRADITIONNELLE DE 
DANKPEN DANS LA GOUVERNANCE POLITIQUE ET SOCIO-ÉCONOMIQUE 
TOGOLAISE DE 1924 à   1994 
Mabi BINDITI …………………..……………………………………………………..391-407 

REPRÉSENTATIONS SOCIALES DES STRATÉGIES DE COMMUNICATION 
PUBLIQUE DE LA PRÉVENTION DU TERRORISME EN CÔTE D'IVOIRE 
COULIBALY Sinourou Aminata, BAMBA Sidiki ......................................................407- 424 

DYNAMIQUES SOCIO-CULTURELLES ET LEURS IMPLICATIONS 
CRIMINOGENES DANS LA GOUVERNANCE TRADITIONNELLE À LOPOU 
ESSOH Lohoues Olivier ……..….  ............................................................................  425-444 

LA GOUVERNANCE PUBLIQUE ET L’OBJECTIF DE PERFORMANCE AU 
SENEGAL 
FAYE Seynabou …………………..……………………………………………….445-460 

LA DECHEANCE DE LA NATIONALITE NIGERIENNE COMME REPONSE DU 
CNSP AUX PERSONNES EN INTELLIGENCE AVEC LE TERROSISME  ET 

ACTIVITES ASSIMILEES 
HAROUNA ZAKARI Ibrahim …………..…. .................................................... ...461-478 

GOUVERNANCE POLITIQUE AU SEIN DES COLLECTIVITÉS TERRITORIALES DE LA 
RÉGION DE L’EST DU BURKINA FASO LE SOUS PRISME DES RIVALITÉS DES 
ARISTOCRATIES 
LOMPO Miyemba ……..…. ............................................................................... ...479-495 

X



REPENSER L’ÉCOLE EN AFRIQUE POUR UN DÉVELOPPEMENT  ENDOGÈNE 
MAKPADJO Madoye, Pr ALOSSE Dotsé Charles-Grégoire ...............................496- 509 

« DU KOUNABELISME A L’ELONISME » : VERS UN PROJET DE DIPLOMATIE 
INTERCULTURELLE AU GABON ? 
NGUEMA MINKO Emmanuelle ...................................................................... 510-531 

DIALOGUE ENTRE INSTITUTIONS ÉTATIQUES ET SOCIÉTÉ CIVILE : POUR 
UNE GOUVERNANCE DE CO- RESPONSABILITÉ EN  AFRIQUE 
OUATTARA Baba Hamed …………..…. .......................................................... ..532-545 

LES TYPES DE CHEFFERIES DANS LA SOCIÉTÉ VIÉWO DU XVIIE À LA FIN 
DU XVIIIE SIÈCLE 
OUATTARA Harouna …………..…. ................................................................. ..546-560 

INFLUENCES DES INSTITUTIONS RELIGIEUSES DANS LA GOUVERNANCE 
POLITIQUE MALAGASY, CAS DES ELECTIONS 2023 – 2024 
RANDRIAMIARANTSOA  Germain Thierry ...................................................... 561-579 

SPINOZA OU LA DÉCONSTRUCTION DES MORALES INSTITUÉES : LECTURE 
CRITIQUE DE L’ÉTHIQUE SPINOZA OR THE DECONSTRUCTION OF 
INSTITUTED  MORALITY:  A  CRITICAL  READING  OF  THE ETHICS 
SAMA François …………..…. .......................................................................... ...580-595 

LA GOUVERNANCE POLITIQUE CHEZ PLATON : ENTRE UTOPIE ET DÉFIS 
CONTEMPORAINS 
SANOGO Amed Karamoko ............................................................................ 596-610 

L’AFRIQUE : LA "MAISON DE KHALIL" OU LE TERRAIN DE JEU DES 
AUTRES  
SILUE Nahoua Karim………...............................................................................................611-628 

RELATIONS COMPLEXES ENTRE LA GOUVERNANCE POLITIQUE ET LE 
CERCLE DES SAVANTS 
SOUMANA Seydou, MOUSSA IBRAH Maman Moutari ..................................629- 644 

GOUVERNANCE SCOLAIRE AU TOGO : LA QUESTION DES ASSISES 
INSTITUTIONNELLES ET DE LA LÉGITIMITÉ DE L’ACTION PUBLIQUE EN 
ÉDUCATION 
YABOURI Namiyate…………………………………………………………….645-662 

LES ÉTATS AFRICAINS À L’ÉPREUVE DE LA GOUVERNANCE 
DÉMOCRATIQUE / ARICAN STATE FACING CHALLENGE OF DEMOCRATIC 
GOVERNANCE 
ZÉKPA Apoté Bernardin Michel ..................................................................... 663-680 

XI



PROCESSUS DÉMOCRATIQUE AU NIGER : DE L’INDÉPENDANCE À NOS 
JOURS 
AMADOU ABDOULAHI Oumar Amadou ................................................... 681-701 

LES DROITS DE L'HOMME EN CONTEXTE AFRICAIN : DU PRÊT-À-PORTER 
CONCEPTUEL À RÉINVENTER CULTURELLEMENT 
NIANGUI Amani Albert…………………………………………………….702-719 

LES HÉROS DES CONTES IVOIRIENS FACE AUX DÉFIS CONTEMPORAINS DE 
LA GOUVERNANCE 
BROU Brou Séraphin .............................................................................. 720-736 

LES PÉRILS SUR LA PROLIFÉRATION DES ARMES : POUR S’ÉVEILLER AU 
SOPHISME POLITIQUE DES PUISSANCES NUCLÉAIRES AVEC MACHIAVEL ! 
PLÉHIA Séa Frédéric ................................................................................................. 737-753 

REPRÉSENTATIONS SOCIALES DE LA BONNE GOUVERNANCE CHEZ LES 
HABITANTS DE LA COMMUNE URBAINE DE   KINDIA 
KANTAMBADOUNO Gnouma Daniel ........................................................ 754-765 

LE PROCESSUS DE DEMOCRATISATION AU TOGO : DE LA SIGNATURE DE 
L’ACCORD –CADRE A L’ACCORD POLITIQUE GLOBAL (APG) (1999-   2006) 

ADIKOU Missiagbéto …………………………………………….766-786 

DIALECTIQUE RECONNAISSANCE-REDISTRIBUTION DANS LA 
GOUVERNANCE POLITIQUE EN AFRIQUE 
ADOUGBOUROU Mohamadou et AMEWU Yawo Agbéko ............................787-803 

GOUVERNER SANS TRAHIR : LE DEFI ETHIQUE DU PACTE D’AVENIR 
COMMUN 
AZAB À BOTO Lydie Christiane ................................................................ 804-818 

ANALYSE SOCIO-ANTHROPOLOGIQUE DES POLITIQUES PUBLIQUES DE 
GOUVERNANCE DE L’EAU POTABLE EN MILIEU RURAL DANS LA COMMUNE 
DE ZÈ AU  BÉNIN 
BELLO Afissou…..……………………………………………………………………………………………819-835 

LA RÉCURRENCE DES DIALOGUES POLITIQUES AU GABON, UNE 
TRADITION INSTITUTIONNALISÉE POUR AMÉLIORER LA 
GOUVERNANCE ÉLECTORALE (DE 1994 À NOS    JOURS) 
BIYOGHE BI ELLA Eric Damien ........................................................................836-851 

LITTÉRATURE ET GOUVERNANCE ENVIRONNEMENTALE : UNE ANALYSE 
ÉCOSÉMIOTIQUE DES PIÈCES THÉÂTRALES LES BÉNÉVOLES1 ET LE MAL DE 

TERRE2 D’HENRI DJOMBO 
Eulalie Patricia ESSOMBA ............................................................................ 852-864 

XII



L’ÉDUCATION, PILIER DE LA GOUVERNANCE POLITIQUE : LE MODÈLE 
PLATONICIEN POUR LA TRANSFORMATION DE  L’AFRIQUE 
GALA Bi Gooré Marcellin ............................................................................ 865-881 

LE JUGE CONSTITUTIONNEL ET LES CRISES POLITIQUES DANS LES PAYS 
FRANCOPHONES D’AFRIQUE DE L’OUEST 
Dr KAMATE Ismaël ..................................................................................... ..882-900 

KARL MARX ET LA PROBLÉMATIQUE DE LA BONNE GOUVERNANCE EN 
AFRIQUE 
Konan Chekinaël KONAN ............................................................................. 901-918 

L’AFRIQUE ET LE DÉSENCHANTEMENT DÉMOCRATIQUE 
KONE Seydou .................................................................................................. ..919-932 

YAMOUSSOUKRO, SYMBOLE DE PAIX, À L’ÉPREUVE DES CRISES 
SOCIOPOLITIQUES EN CÔTE D’IVOIRE :   2002-2020 
KOUADIO Kouakou Didié ............................................................................... 933-948 

LA CYBERDÉMOCRATIE COMME GAGE DE BONNE GOUVERNANCE AU 
GABON : LA PLATEFORME MBÔVA À L'ÉPREUVE DU ROUSSEAUISME 
METOGO  M’OBOUNOU  ASSOUMOU Christ .................................................. ..949-960 

GOUVERNANCE POLITIQUE ET GENRE EN AFRIQUE 
SOME/SOMDA Minimalo Alice .................................................................... 961-977 

CULTURE DE L’ALTERNANCE POLITIQUE EN AFRIQUE : ENJEUX ET DÉFIS 
TAKI Affoué Valéry-Aimée ………………………………………………………. 978-990 

LES MÉCANISMES DE GARANTIE DE LA MISE EN ŒUVRE DES PRINCIPES 
DU RÉGIONALISME CONSTITUTIONNEL AFRICAIN, UN REMPART POUR 
UNE ASSISE DÉMOCRATIQUE SUR LE CONTINENT  ? 
TEKETA Afi Maba……………………………………………………………991-1009 

ORCHESTRATION DE LA PARRÊSIA ET RÉALISATION DE LA BONNE 
GOUVERNANCE POLITIQUE 
YAO Akpolê Koffi Daniel……………………………………………………1010-1022 

GOUVERNANCE INCLUSIVE ET VIE FAMILIALE : CAS DU    GABON Clarisse 
Maryse MIMBUIH M’ELLA …………………………………………….. 1023-1037 

LES NOUVELLES PROBLÉMATIQUES DU GENRE, UNE NON- RÉVOLUTION 
SELON LA RÉINTERPRÉTATION DE CERTAINES MYTHOLOGIES 

XIII



COSMOGONIQUES 
TOUKO Arinte……………………………………………………………….1038-1050 

GOUVERNANCE LOCALE ET PRISE DE DÉCISIONS EN PAYS SÉNOUFO 
(KORHOGO)/CÔTE D’IVOIRE ABOUTOU 
Akpassou Isabelle et KOUAKOU Bah Isaac ......................................... 1051-1070 

DROITS COUTUMIERS ET LOIS MODERNES : UNE RÉFLEXION 
PHILOSOPHIQUE SUR LES FEMMES ET LA GOUVERNANCE FONCIÈRE EN 
CÔTE D’IVOIRE 
ASSAHON Ahou Anne-Nadège ............................................................... 1071-1088 

LES FEMMES DANS LA GOUVERNANCE POLITIQUE AU BURKINA FASO : 
INVISIBLES OU INVISIBILISÉES  ? 
DAH Nibaoué Édith .................................................................................. 1089-1101 

STRATÉGIES D’AUTONOMISATION ÉCONOMIQUE ET RÉSILIENCE DES 
FEMMES VICTIMES DE VIOLENCES CONJUGALES À BOUAKÉ : UNE 
APPROCHE COMMUNICATIONNELLE INTÉGRÉE 
Alain Messoun ESSOI ............................................................................. 1102-1123 

FEMME ET POLITIQUE EN AFRIQUE AU PRISME DE LA PENSÉE FÉMINISTE 
DE PLATON : VERS UNE RÉVISION DES RÔLES DU  GENRE 
KOUASSI N’Goh Thomas ........................................................................... 1124-1137 

APPROCHE GENRE DANS LES STRUCTURES POLITIQUES EN FRANCE ET EN 
AFRIQUE FRANCOPHONE : ETATS DES LIEUX ET PERSPECTIVES 
Joëlle Fabiola NSA NDO ........................................................................... .1138-1156 

« ACCES DES FEMMES MALGACHES A LA PROPRIETE FONCIERE  » 
SAMBO Jean Jonasy Fils ......................................................................... ..1157-1184 

DEFIS DU DEVELOPPEMENT HUMAIN FACE AUX INEGALITES DE GENRE 
AU NIGER 
YAHAYA IBRAHIM Maman Mourtala………………………………...1185-1203 

GOUVERNANCE DE LA SECURITE ALIMENTAIRE AU MALI : DEFIS ET 
OPPORTUNITES 
DIALLO  Fousseny  ...............................................................................................1204-1231 

AVICULTURE ET AUTONOMISATION DE LA FEMME DANS UN CONTEXTE 
DE PRESSION FONCIÈRE DANS LE DÉPARTEMENT DE  BOUAKÉ 
Kouame Fréderic N’DRI, Kobenan Christian Venance KOUASSI, Kone Ferdinand 
N’GOMORY et Dhédé Paul Éric KOUAME ......................................................1232-249 

XIV



LE GENRE À L’EPREUVE DES PARADIGMES SOCIOLOGIQUES DU SIECLE : 
QUE SIGNIFIE « ÊTRE HOMME OU FEMME » AUJOURD’HUI  ? 
ABALO Miesso ………………………………………………………………1250-1264 

LA FÉMINISATION DU POUVOIR POLITIQUE AU TOGO : QUEL IMPACT SUR 
LE MAINSTREAMING DU GENRE DANS LES POLITIQUES PUBLIQUES   ? 
BAMAZE N’GANI Essozimina ..............................................................................1265- 1281 

XV



Gouvernance politique



580 

SPINOZA OU LA DÉCONSTRUCTION DES MORALES INSTITUÉES : LECTURE 
CRITIQUE DE L’ÉTHIQUE SPINOZA OR THE DECONSTRUCTION OF 

INSTITUTED MORALITY: A CRITICAL READING OF THE ETHICS 

SAMA François 

Université Joseph KI-ZERBO, Ouagadougou, Burkina Faso 

Laboratoire de philosophie 

Discipline : Philosophie / Histoire de la philosophie 

Résumé 

Ce travail propose une lecture complète de la critique spinozienne de la morale, en 

insistant sur son refus des fondements transcendants et hétéronomes. Spinoza ne se contente pas 

de rejeter la morale chrétienne fondée sur la soumission à un Dieu juge ; il en dévoile les ressorts 

affectifs – peur, espérance, culpabilité – qui aliènent l’homme à des puissances imaginaires. 

Face aux morales du renoncement, qu’elles soient religieuses, stoïciennes ou cartésiennes, il 

élabore une éthique fondée sur la connaissance rationnelle des causes et la transformation des 

affects. Contrairement aux stoïciens, il ne prône pas l’extinction des passions, mais leur 

réorientation vers une joie active. Contre Descartes, il nie l’autonomie d’une volonté libre et 

affirme que la liberté réside dans la compréhension de la nécessité. Ainsi, l’éthique spinozienne 

est un exercice d’intelligence et de puissance, non d’obéissance ni de renoncement. Elle place 

l’homme dans l’immanence du réel et fait de la béatitude non un salut, mais une intensité de vie. 

En ce sens, elle représente une rupture décisive avec les morales de la transcendance et fonde 

une pensée, une éthique radicalement moderne de l’autonomie. 

Mots-clés : Connaissance, Éthique, Liberté, Morale, Rationalité. 

Abstract 

This work offers a comprehensive reading of Spinoza's critique of morality, focusing on 
his rejection of transcendent, heteronomous foundations. Spinoza not only rejects Christian 
morality based on submission to a judging God, but also exposes its affective springs - fear, 
hope, guilt - which alienate man from imaginary powers. Faced with morals of renunciation, 
whether religious, Stoic or Cartesian, he develops an ethic based on rational knowledge of 
causes and the transformation of affects. Unlike the Stoics, he does not advocate the extinction 
of passions, but their redirection towards active joy. Against Descartes, he denies the autonomy 



 
581 

of a free will and asserts that freedom lies in the understanding of necessity. Thus, Spinozian 
ethics is an exercise in intelligence and power, not obedience and renunciation. It places man in 
the immanence of reality, and turns beatitude not into salvation, but into an intensity of life. In 
this sense, it represents a decisive break with morals of transcendence and founds a radically 
modern thought, a radically modern ethics of autonomy. 

Keywords : Knowledge, Ethics, Freedom, Morality, Rationality. 
 
 

Introduction 
 

Quel crédit accorder à une pensée morale qui se méfie d’elle-même ? Cette question 

prend tout son sens avec Baruch Spinoza, philosophe du XVIIe siècle issu d’une famille juive 

d’origine portugaise, érudit en langues sémitiques, lecteurs critique de la Bible, qui fut frappé 

d’excommunication en 1656 pour avoir contesté la loi mosaïque. Isolé des cercles officiels, il 

élabore une œuvre originale qui se construit dans l’écart aux dogmes établis, refusant les appels 

au confort de la foi comme de la reconnaissance sociale. 

L’Éthique, son ouvrage majeur, n’est pas seulement une architecture philosophique bâtie en 

style géométrique. C’est un projet de libération humaine. Spinoza y propose un chemin vers la 

béatitude qui ne passe ni par les promesses d’un au-delà, ni par l’obéissance à une loi sacrée, 

mais par la connaissance des causes et la maîtrise rationnelle des passions. Ce travail se propose 

d’analyser en quoi la pensée de Spinoza déconstruit les morales instituées, notamment celles 

issues du christianisme, du stoïcisme et du cartésianisme, et d’examiner comment il fonde une 

éthique nouvelle, immanente et rationnelle. La question directrice peut donc se formuler ainsi : 

en quoi la pensée de Spinoza constitue-t-elle une critique radicale des morales instituées, et 

comment parvient-elle à élaborer une alternative fondée la puissance d’agir et la connaissance 

adéquate ? Nous partons de l’hypothèse que Spinoza ne se limite pas à critiquer les morales 

traditionnelles ; il les dépasse en proposant une conception de la morale qui repose sur 

l’immanence, la raison et l’autonomie, excluant toute référence à une transcendance ou à un 

libre arbitre illusoire. L’analyse sera menée selon une approche critique et comparative, en 

confrontant les thèses de l’Éthique avec celles des traditions morales dominantes (christianisme, 

stoïcisme, cartésianisme). Elle s’appuiera sur une lecture interne du texte spinoziste, complétée 

par une mise en perspective philosophique et historique, afin de dégager la cohérence de sa 

pensée et les ruptures qu’elle implique. 

Pour atteindre cet objectif, nous montrerons d’abord comment la morale chrétienne se 

heurte à la raison spinozienne, avant d’exposer en quoi cette critique ouvre la voie à une orale de 



582 

l’émancipation. Nous examinerons ensuite la comparaison entre la sagesse stoïcienne et 

l’éthique spinozienne, pour enfin analyser les divergences entre la morale cartésienne et 

l’éthique de Spinoza. 

1. La morale chrétienne à l’épreuve de la raison spinoziste

1.1. Le fondement divin de la morale : justice, foi et obéissance

Dans logique chrétienne, la morale tire son autorité de la volonté divine révélée. Elle

s’inscrit dans une perspective théocentrique où le bien ne dépend pas de la nature humaine ou de 

la raison autonome, mais de l’obéissance à Dieu. La morale est d’abord loi divine, révélée aux 

hommes par les Écritures. Cette morale repose également sur une dynamique affective où 

l’espérance du salut et la crainte de la damnation orientent la conduite morale. La théologie 

morale médiévale, notamment chez Thomas d’Aquin (A. Birmelé, 1984), formalise cette 

conception en intégrant la loi divine dans une hiérarchie des lois (loi éternelle, loi naturelle, loi 

divine positive), où seule la loi divine permet à l’homme d’atteindre sa fin surnaturelle. En effet, 

le caractère hétéronome de cette morale – où l’homme agit bien non par sa propre lumière, mais 

par soumission à un commandement divin – est encore accentué dans la théologie protestante. 

M. Luther (2002), par exemple, insiste sur la foi seule (sola fide) comme fondement de la

justification morale, indépendamment des œuvres ou de la raison humaine.

Dans la tradition chrétienne, le bien et le mal ne trouvent sens qu’en rapport à la volonté 

divine. L’homme, considéré comme intrinsèquement pécheur depuis la chute originelle, doit se 

conformer à la loi de Dieu pour espérer la rédemption, car selon La Bible (Épître aux Romain, 

14, 7-12), dit le seigneur « tout genou devant moi fléchira, et toute langue rendra gloire à Dieu. 

C’est donc que chacun de nous rendra compte à Dieu pour soi-même. » C’est par l’écoute des 

Écritures, la foi en la miséricorde divine et l’imitation du Christ que se dessine la voie du salut. 

Chaque geste, chaque pensée est alors rapportée à une instance supérieure qui juge et guide tout 

à la fois. 

La loi divine, sous cet angle, n’est pas seulement une règle de vie : elle est l’expression 

même de la sagesse de Dieu. La soumission à cette loi divine constitue la condition de toute 

moralité authentique. Hors de ce cadre, les actes humains ne sauraient être ni bons ni mauvais, 

car ce n’est qu’en Dieu que résident les repères et la vertu. Ainsi, la crainte révérencieuse du 

seigneur devient principe d’éducation spirituelle ; la discipline corporelle, les sacrifices 

consentis au nom de la foi, les efforts ascétiques sont autant de moyens d’élever l’âme au-dessus 



 
583 

du monde sensible, perçu comme vecteur de tentation. À cet effet, souligne Saint Paul dans 

Épitre aux Romains (12, 1-2) : 
 

Je vous exhorte donc, frères, par la miséricorde de Dieu, à vous offrir vous-mêmes en 
sacrifice vivant, saint, agréable à Dieu : c’est là le culte spirituel que vous avez à rendre. Et 
ne vous modelez pas sur le monde présent, mais que le renouvellement de votre jugement 
vous transforme et vous fasse discerner quelle est la volonté de Dieu, ce qui est bon, ce qui 
est parfait. 

Mais ce modèle moral n’existe qu’à condition de suspendre toute autonomie du sujet. 

L’homme chrétien n’agit pas librement (politiquement, moralement, socialement) : il répond à 

un appel, obéit à un commandement, attend un jugement. Son espérance est tournée vers l’au- 

delà, vers une béatitude promise, mais différée. Le sens de l’existence se trouve ainsi déplacé 

vers une finalité transcendante, dont seul Dieu connaît l’ordre et la nécessité. 

Pour plaire à Dieu, l’homme doit constamment tendre vers la perfection divine ou faire 

ce qui plaît à Dieu. Ce qui est bon, juste ne se trouve pas dans la volonté humaine mais dans la 

quête du salut. Dès lors, aucun être humain n’est vertueux ; tous sont naturellement pécheurs. 

Par conséquent si Dieu est la boussole de l’humanité, le repère incontournable, que manque-t-il 

afin qu’il soit la cause des actes des hommes ? 

Toutefois, une telle conception de la morale, fondée sur la révélation et subordonnée à 

une autorité transcendante, soulève un certain nombre de difficultés théoriques. En liant la vertu 

à l’obéissance, la foi à la justice, la morale chrétienne tend à confondre le bien avec la 

conformité à une volonté extérieure, souvent fondée sur la crainte du châtiment ou l’espérance 

d’une récompense. Dès lors, il devient légitime de s’interroger sur les conditions réelles de 

l’autonomie morale : peut-on véritablement parler de vertu lorsque l’action morale est guidée 

par des affects tels que la peur ou l’espérance ? Cette interrogation est au cœur de la critique 

spinozienne. Refusant de fonder l’éthique sur une transcendance, Spinoza propose une 

conception immanente de la morale, où la rationalité, et non la foi, devient le principe directeur 

de l’action humaine. 

1.2. Spinoza : une morale sans transcendance 
 

En rupture radicale avec la tradition théologique, Spinoza propose une morale strictement 

immanente, affranchie de tout recours à une autorité divine et extérieure à la nature des hommes. 

Baruch Spinoza, philosophie juif-hollandait, s’attaque à la racine de la morale religieuse : si l’on 

veut penser l’homme libre, il faut rompre avec l’idée d’un Dieu législateur. La morale ne peut se 

fonder sur la peur du châtiment ou le désir d’une récompense céleste. Agir par crainte ou   par 



584 

espérance, c’est encore agir sous contrainte. Or, pour lui, l’homme libre est celui qui agit à partir 

de la connaissance des causes, non en réaction à des affects extérieurs. 

Dans l’Éthique, B. Spinoza (1965, p. 220) affirme « j’entendrai par bon ce que nous savons 

avec certitude nous être utile (…) par mauvais (…) ce que nous savons avec certitude empêcher 

que nous ne possédions le bien. ». Le bon ou le bien n’est pas défini en référence à une norme 

transcendante, mais à la nature propre de l’homme, compris comme un mode fini de la 

substance infinie (Dieu ou la Nature). La morale n’a pas pour fin l’obéissance à Dieu, mais la 

conservation et le perfectionnement de l’être humain par la connaissance adéquate. L’homme 

vertueux n’est pas celui qui se soumet à des lois révélées, mais celui qui agit en vertu de la 

nécessité de sa propre nature comprise rationnellement. C’est pourquoi, (B. Spinoza, 1965,  p. 

285) « l’homme libre ne pense à aucune chose moins qu’à la mort, et sa sagesse est une

médiation non de la mort mais de la vie. »

Dès lors l’idée d’un Dieu juge, maître du bien et du mal, est dénoncée comme une 

construction humaine née de l’ignorance. Les hommes, incapables de comprendre les causes 

réelles des phénomènes, les rapportent à une volonté supérieure, et se forgent l’image d’un Dieu 

anthropomorphique. Cette illusion les conduit à vivre dans l’obéissance, le scrupule, la 

soumission. Contre cette aliénation, Spinoza (1965, p.217) propose une conception de la justice 

centrée sur l’homme lui-même : ce qui est juste, c’est ce qui renforce notre puissance d’agir ; ce 

qui est injuste, c’est ce qui la diminue. 

La morale devient ainsi un exercice de lucidité. Le sage n’attend plus la grâce ; il la 

remplace par la joie active de la connaissance. Il ne redoute pas le jugement dernier ; il cherche à 

comprendre les lois de la nature, à s’inscrire en elles par la pensée claire. L’éthique cesse d’être 

un chemin vers un ailleurs ; elle devient pratique de soi, orientation rationnelle de la vie. En 

cela, elle se libère de la tutelle religieuse et affirme l’autonomie radicale de l’esprit humain. 

La morale spinoziste renverse les fondements socio-politiques de l’éthique chrétienne : au 

lieu d’une morale centrée sur l’obéissance, elle propose une éthique de la compréhension ; au 

lieu de la transcendance divine, elle repose sur l’immanence de l’ordre naturel ; au lieu d’un 

salut espéré dans l’au-delà, elle cherche la béatitude dans la connaissance intuitive de Dieu- 

Nature. Spinoza (1965, pp.5-6) réhabilite ainsi une conception active et autonome de l’homme 

dégagé de toute tutelle religieuse. 

Si la morale chrétienne repose sur la transcendance divine et sur l’obéissance fondée sur la 

foi, la critique que propose Spinoza engage une refonte plus radicale du projet éthique :   celle 



 
585 

d’une autonomie de la raison affranchie de toute autorité extérieure. En déconstruisant les 

fondements religieux de la loi morale, Spinoza dévoile les ressorts d’une servitude affective 

entretenue par la crainte, l’ignorance et la soumission à des puissances imaginaires. Cette 

servitude est incompatible avec la sagesse, entendue comme puissance d’agir éclairée par la 

connaissance adéquate des causes. C’est dans cette perspective que s’ouvre une nouvelle 

rationalité morale, où l’homme n’est plus défini par son obéissance à Dieu, mais par son effort 

pour persévérer dans son être (conatus) en s’élevant à la joie active et à la liberté. Ce 

dépassement de la morale hétéronome conduit ainsi à penser l’éthique comme un exercice de 

puissance, d’émancipation et de béatitude. 

2. Spinoza et l’émancipation de la pensée morale 

2.1. L’autorité religieuse comme obstacle à la sagesse 
 

Dans les morales religieuse, l’homme n’est pas l’origine de sa conduite : il la reçoit d’en 

haut, sous forme de commandements, d’interdits ou de promesses. Cette hétéronomie fait de lui 

un sujet dépendant, agissant non par la clarté de son entendement mais par la soumission à des 

règles extérieures. Pour Spinoza, une telle morale est incompatible avec la liberté. Elle enferme 

l’esprit dans une logique de récompense et de punition, où le bien est fait par calcul ou par peur. 

La religion, en tant que pouvoir normatif, entretient l’ignorance : elle ne s’adresse pas à 

la raison, mais aux affects. Elle joue de la peur de l’enfer, du désir de salut, de la culpabilité et de 

l’espérance. Ce dispositif affectif empêche l’individu de se rapporter à lui-même comme cause 

de ses actions. En ce sens, elle favorise la servitude : non seulement politique, mais intérieure, 

puisque l’homme y est constamment ramené à sa faute, à son impuissance, à son besoin de 

rachat. Pour Spinoza, l’autorité religieuse constitue un frein décisif à l’élévation de l’esprit 

humain vers la liberté rationnelle. Dans son Traité théologico-politique, il dénonce le pouvoir 

ecclésiastique comme producteur de superstition, qui confisque à la fois la liberté de 

philosopher et la capacité de juger par soi-même. En effet, là où la sagesse suppose une 

connaissance adéquate des causes et une orientation de l’âme vers la vérité, le pouvoir religieux 

organise la domination des affects par la crainte, l’espérance et l’imagination. Les chefs 

religieux, selon B. Spinoza (1965, p. 221) « n’épargnent rien pour tourner les hommes, autant 

qu’ils peuvent, du vrai, sous prétexte de religion. » Le lien entre théologie et pouvoir se fonde 

sur une anthropologie des passions : l’homme dominé par les affects – notamment la crainte de 

Dieu ou de la damnation – est plus facile à gouverner. D’où le rôle stratégique de l’imaginaire 

religieux : « ceux qui veulent que le peuple se laisse conduire comme un troupeau et ne vive que 



586 

selon les commandements d’autrui, n’ont que mépris pour la raison humaine. » (B. Spinoza, 

1993, p. 102) 

Spinoza identifie dans cette structure un véritable piège pour la pensée ( le domaine de la 

philosophie) et le domaine politique : tant que l’on croit que le bien et le mal dépendent du bon 

vouloir d’un Dieu personnel, on peut accéder à une connaissance claire et distincte des choses. 

On vit sous l’empire d’une transcendance opaque, qu’aucune raison ne peut interroger. 

2.2. Vers une morale de la puissance d’agir 

Face à la morale hétéronome fondée sur la soumission à une autorité transcendante, Spinoza 

élabore une éthique immanente fondée sur la puissance d’agir (Potentia agendi). Rompre avec 

une telle vision, ce n’est pas nier l’idée de Dieu, mais la reconcevoir. En effet, Spinoza remplace 

le Dieu providentiel par un Dieu-nature, une substance unique dont tout, selon une nécessité 

rationnelle, découle. Ce Dieu n’ordonne rien, ne juge rien : il est l’ordre même des choses, la 

puissance infinie que se manifeste à travers leurs causes et leurs effets. L’éthique devient alors 

une science de cette nécessité, et la sagesse, une manière d’y participer consciemment. 

Dans cette perspective, la morale cesse d’être d’obligations extérieures. Elle devient 

l’expression de notre puissance propre : est bon ce qui nous rend plus actifs, plus lucides, plus 

joyeux ; est mauvais ce qui nous enferme dans la passivité, la confusion, la tristesse. L’homme 

sage est celui qui comprend les mécanismes de ses affects, les replace dans l’ordre des causes 

naturelles, et apprend ainsi à les transformer. La vertu, loin d’être une conformité à une norme 

transcendante, consiste dès lors dans la puissance même de cet effort. Pour Spinoza (1993,  p. 

228) « la vertu n’est rien d’autre que la puissance même de l’homme en tant qu’elle est définie

par l’essence même de l’homme. » Une telle définition rompt avec toute conception morale

culpabilisante ou répressive : l’homme n’est pas appelé à se nier, mais à se réaliser en accord

avec sa nature.

Dans une perspective d’éthique libérée de toute transcendance, Spinoza réhabilité 

l’affirmation de soi et la joie comme fondements d’une vie bonne. Les affects actifs – la joie, 

l’amour intellectuel, le désir éclairé – sont les signes d’une augmentation de la puissance d’agir, 

tandis que les affects passifs – la tristesse, la crainte, la haine – signalent une diminution de cette 

puissance, liée à la dépendance envers des causes extérieures. La sagesse, dès lors, consiste à 

transformer les affects passifs en affects actifs, c’est-à-dire à comprendre les causes de ce qui 

nous affecte et à agir selon la nécessité de notre propre nature. Une telle éthique de la puissance 

d’agir culmine dans l’idée de béatitude (beatitudo), qui n’est pas une récompense   extérieure, 



 
587 

mais l’effet immédiat de la connaissance adéquate de soi et de Dieu, ou plutôt de la Nature. Il ne 

s’agit plus de rechercher le salut dans un au-delà, mais de le vivre ici et maintenant, dans 

l’intellection intuitive de l’unité de toutes choses car, « l’amour intellectuel de Dieu est la 

béatitude elle-même. » (B. Spinoza, 1999, p. 322) 

La liberté, dès lors, n’est pas l’indépendance absolue, mais la capacité d’agir selon la raison 

(P.-F. Moreau, 2020), c’est-à-dire de reproduire des actions dont nous sommes la cause 

adéquate. Cette éthique s’oppose radicalement à toute morale fondée sur la foi. Selon Macherey 

(1998) elle repose sur un savoir du réel, sur l’effort de connaissance, et sur le développement 

d’une vie affective réglée par la compréhension, et non par l’espérance ou la crainte. En ce sens, 

Spinoza ouvre la voie à une morale laïque, fondée sur la nature humaine elle-même. 

La morale spinozienne n’est donc ni normative ni prescriptive, mais expressive : elle vise à 

faire surgir, à travers la connaissance de soi et la compréhension des lois naturelles, un mode 

d’existence plus joyeux, plus actif et plus libre. Elle substitue à l’obéissance une éthique de 

l’autonomie, à la soumission une pratique de la liberté (G. Deleuze, 1981), à la peur une joie 

fondée sur la raison. 

En arrachant l’éthique à toute transcendance, Spinoza ne reconduit pas simplement une 

posture rationaliste : il réinvente les conditions mêmes de la sagesse. Pourtant, cette sagesse de 

la joie active, ancrée dans la puissance d’agir et la connaissance intuitive de Dieu, semble 

renouer à certains égards avec une traditions philosophique antique – notamment stoïcienne – 

qui identifiait déjà la liberté à la compréhension du destin rationnel. La proximité conceptuelle 

entre le conatus spinoziste et le consentement stoïcien à l’ordre du monde invite à une 

comparaison, mais elle ne doit pas masquer les divergences fondamentales. Car si les stoïciens 

placent la vertu dans le détachement affectif et l’accord avec le logos, Spinoza, lui, définit la 

béatitude comme un affect actif, fruit d’une connaissance adéquate de la nécessité naturelle. Dès 

lors, peut-on parler d’une sagesse commune ou bien de deux modèles irréductibles ? C’est à 

cette interrogation qu’il faut répondre en confrontant le logos stoïcien et la Nature spinoziste, 

avant d’opposer l’ataraxie antique à la béatitude moderne. 

3. Spinoza et les stoïciens : deux visages de la sagesse 

3.1.Le logos stoïcien et la Nature spinoziste : continuité apparente, rupture 

ontologique 

La tentation de rapprocher la nature spinoziste du logos stoïcien est ancienne. Tous deux 

semblent appeler à une forme de sagesse rationnelle fondée sur l’intelligence du monde et 



588 

l’acceptation des lois de la nature. Toutefois, cette analogie masque une rupture profonde, qui 

tient à la signification même de la rationalité naturelle. 

L’idéal de sagesse formulé par les stoïciens repose sur l’accord de l’âme avec le cosmos 

(Sénèque, 2002, p. 51). Le monde, selon eux, est gouverné par une rationalité immanente – le 

logos – qui lui confère un ordre et une finalité. L’homme vertueux (Sénèque, 2002, p. 39) est 

celui qui s’inscrit volontairement dans cette architecture rationnelle, en orientant sa conduite 

non pas selon ses passions, mais selon la raison universelle. Le logos stoïcien est un principe 

actif, ordonnateur et providentiel, qui pénètre la totalité du cosmos. Selon Chrysippe, vivre 

selon la nature signifie « vivre selon le logos, c’est-à-dire selon la raison universelle qui 

gouverne l’univers » (Diogène L., 1999, p. 89). Cette rationalité cosmique est normative : elle 

fonde un ordre du monde dans lequel chaque évènement a une signification morale. 

Spinoza (1999, p. 120) semble reprendre cette idée d’un ordre rationnel de la nature : 

« toutes choses arrivent selon les lois éternelles et fixes de la nature. » Mais chez lui, la Nature 

n’est pas gouvernée par une raison téléologique. Elle n’est pas structurée selon des fins ou un 

plan divin, mais elle est cause de soi (causa sui), s’exprimant par la seule nécessité de son 

essence, car affirme-t-il (B. Spinoza, 1965, p. 52) « il n’est rien donné de contingent dans la 

nature ». À la différence de la thèse religieuse et stoïcienne, la nécessité dans la logique 

spinozienne n’implique aucune forme de hiérarchie, d’intention ou de dessein moral. Spinoza 

(1999, pp. 106-109) récuse expressément les causes finales comme projections 

anthropomorphiques. 

Spinoza, lui aussi, identifie la nature avec la raison, mais récuse toute forme de 

finalisme. Il ne s’agit pas pour lui de voir dans l’univers un projet divin ou une intention morale. 

L’ordre du monde ne répond à aucun dessein ; il s’explique par la causalité nécessaire de la 

substance divine. De ce fait, l’intellect humain n’a pas à deviner des volontés secrètes, mais à 

comprendre les enchaînements déterminés des choses. En cela, Dieu chez Spinoza n’est pas 

Providence, mais Nature elle-même (Deus sive Nature), éternelle et infiniment active. La 

rationalité spinozienne selon Moreau (2006) n’est pas celle d’un ordre cosmique auquel il 

conviendrait de se soumettre : elle est celle d’un enchaînement infini de causes immanentes. La 

sagesse n’est donc pas acceptation d’un décret rationnel supérieur, mais compréhension 

adéquate des lois causales de la nature dans lesquelles nous sommes nous-mêmes insérés. À cet 

effet, (P.-F. Moreau, 2006, p. 150) « la nature chez Spinoza n’est pas un guide, mais un 

enchaînement de nécessités dont seule la connaissance peut nous rendre plus libres. » 



 
589 

Le stoïcisme, de ce fait, valorise une sagesse de la résignation – consentir au destin -, 

Spinoza par contre valorise une sagesse de la puissance : comprendre pour agir selon notre 

nature. Ce déplacement transforme radicalement la fonction éthique de la rationalité : on passe 

d’une conformité morale à un ordre cosmique à une affirmation éthique fondée sur 

l’immanence. Le sage stoïcien s’élève au-dessus des passions par détachement ; le sage 

spinoziste les surmonte en les comprenant et en les réorientant vers des affects actifs. 

Ce renversement ôte à la sagesse toute coloration religieuse ou téléologique. Elle n’est 

plus conformité à un ordre imposé, mais accroissement de puissance à travers la connaissance. 

L’homme sage ne s’abandonne pas au destin : il cherche à comprendre les causes qui le 

traversent pour les transformer. De même, l’homme politique (le souverain) n’est plus guidé par 

un phénomène transcendantal, mais à travers une connaissance adéquate des difficultés qui 

animent la masse ou le peuple dont il a la charge de gouverner. 

3.2. Entre ataraxie stoïcienne et béatitude spinoziste : deux thérapies de l’âme 
 

Si les stoïciens prônent l’indifférence aux événements extérieur pour préserver la paix 

intérieure (ataraxie), Spinoza rejette l’idée d’un détachement absolu. L’homme, pour lui, est un 

être de désir, traversé par les affects. La sagesse ne réside donc pas dans le refus des émotions, 

mais dans leur compréhension. Il ne s’agit pas d’anesthésier l’âme, mais de la rendre active, 

c’est-à-dire apte à produire des affects joyeux et rationnels qui renforcent sa puissance d’être. 

Si Spinoza partage avec les stoïciens une ambition éthique de libération à l’égard des 

passions tristes, la finalité et les moyens de cette libération diffèrent profondément. Les deux 

doctrines présentent deux figures contrastées de la sagesse : l’ataraxie, c’est-à-dire la 

tranquillité de l’âme affranchie de toute perturbation chez les stoïciens, et la béatitude, entendue 

chez Spinoza comme la joie suprême née de la connaissance de Dieu. Ces deux idéaux éthiques 

révèlent des conceptions divergentes de l’affectivité, de la raison et du rapport au monde. 

Dans la tradition stoïcienne, la vertu consiste en la suppression des passions, conçues 

comme des jugements erronés (pathé) qui troublent l’âme. D’ailleurs, Zénon et Chrysippe 

enseignaient que l’homme sage devait atteindre un état d’indifférence émotionnelle fondé sur 

un assentiment rationnel aux événements du monde : l’ataraxie. Un tel état, assimilé à une paix 

intérieure, repose sur l’extirpation des affects, dans la mesure où tout ce qui ne dépend pas de 

nous – fortune, douleur, mort – doit être accueilli sans trouble. Selon Hadot P. (1993, p. 139), 

Mar Aurèle en fait un idéal d’imperturbabilité : « sois comme le promontoire contre lequel 

viennent se briser les vagues. » 



590 

Là où le stoïcien vise une impassibilité héroïque, le spinoziste tend vers la béatitude, 

forme suprême de joie issue de la connaissance intuitive de soi, de Dieu et de la nature. Cette 

joie n’est pas extérieure à l’existence humaine, mais immanente à la vie même, comme 

expression d’une union profonde avec le réel. Elle est le fruit d’un parcours de lucidité, non d’un 

renoncement. 

Spinoza s’écarte radicalement de cette logique d’éradication des passions. Il affirme que 

les affects font partie intégrante de la condition humaine et qu’il n’est pas question de les 

supprimer, mais de les transformer. L’homme n’est pas un empire dans un empire (imperium in 

imperio), libre d’exister indépendamment de la nature (B. Spinoza. 1999, p. 163). 

La béatitude que Spinoza (1999, p. 310) place au sommet de l’éthique n’est pas absence 

de trouble, mais surabondance de joie : « la béatitude n’est pas la récompense de la vertu, mais 

la vertu elle-même. » Elle naît de l’amour intellectuel de Dieu, c’est-à-dire de la connaissance 

intuitive de la nécessité des choses, dans laquelle l’âme trouve sa pleine réalisation. Tandis que 

le stoïcisme vise l’équanimité et le détachement, Spinoza affirme une éthique de l’immanence 

affective, où la joie devient le signe d’un accroissement de puissance. 

En ce sens, Spinoza reproche aux stoïciens (les moralistes) un certain idéalisme 

irréalisable : vouloir ne pas être affecté, c’est méconnaître la nature même de l’homme. Plutôt 

que de fuir les passions, mieux vaut les comprendre, les traverser, les transformer. La sagesse ne 

se gagne pas contre la vie, mais avec elle. Et si elle suppose un effort, ce n’est pas celui d’une 

discipline rigide, mais celui joyeux et exigeant, de la connaissance. 

La comparaison entre Spinoza et les stoïciens met en lumière une tension structurante de 

toute éthique rationnelle : comment accorder le désir de liberté avec l’ordre nécessaire de 

monde ? Mais cette interrogation prend une forme plus radicale encore lorsque l’on confronte 

Spinoza à Descartes. Car avec Descartes, il ne s’agit plus seulement de composer avec une 

nature rationnelle, mais fonder la morale sur la primauté de la volonté, conçue comme attribut 

essentiel de l’âme humaine. Descartes dans les Méditations métaphysiques (1996) souligne que 

la volonté ne peut jamais être contrainte. Spinoza, au contraire déconstruit ce schème en le 

replaçant dans une ontologie du déterminisme intégral. 

La confrontation entre ces deux conceptions de la liberté – comme pouvoir de choisir chez 

Descartes, comme compréhension des causes nécessaires chez Spinoza – engage une 

divergence de fond sur la place de l’homme dans l’ordre du monde, sur la nature de Dieu, et sur 



 
591 

les conditions véritables de l’émancipation éthique. C’est ce que nous allons examiner 

maintenant en opposant plus précisément la morale cartésienne à l’éthique spinoziste. 

 
 

4. La morale cartésienne face à l’éthique spinoziste : divergences de fond 

4.1. La puissance de Dieu et le pouvoir de l’homme 
 

L’une des divergences fondamentales entre la morale cartésienne et l’éthique spinoziste 

réside dans leur conception respective de la relation entre Dieu et l’homme. Là où Descartes 

pense une transcendance divine garantissant la liberté de l’homme, Spinoza développe une 

pensée immanente dans laquelle Dieu se confond avec la nature (Deus sive Natura), et où 

l’homme n’est qu’un mode parmi d’autres de la substance infinie. De cette métaphysique 

découle une conception profondément différente du fondement de la morale. 

Chez Descartes, la morale s’enracine dans une métaphysique de la liberté divine. Dieu, 

étant absolument libre, peut créer le monde tel qu’il l’entend. Sa volonté ne dépend d’aucune 

cause extérieure, et sa toute-puissance lui permet de poser les lois de la nature, d’instituer le vrai 

et le faux, le bien et le mal. En effet, chez Descartes (1996), Dieu est un être absolument parfait, 

libre, et créateur non seulement du monde mais aussi des vérités éternelles. Cette liberté divine 

absolue est le modèle sur lequel est pensée la liberté humaine : être libre, pour l’homme, c’est 

pouvoir suspendre son jugement, affirmer ou nier indépendamment de toute nécessité. Dans Les 

principes de la philosophie, (R. Descartes, 1996, p. 32) il affirme « nous avons une volonté si 

étendue que nous pouvons affirmer ou nier tout ce que nous voulons. » Ainsi, la création elle- 

même devient un acte de volonté souveraine, non de nécessité rationnelle. 

Spinoza conteste radicalement cette conception. Pour lui, Dieu n’est pas un roi qui 

décide à sa guise, mais une substance infinie qui se déploie selon l’ordre rigoureux des causes. Il 

ne veut rien : il est, et son essence implique son existence et son activité. La nature suit donc un 

cours déterminé, non soumis à des décisions arbitraires. Penser que Dieu pourrait suspendre les 

lois qu’il a instituées, c’est, selon Spinoza, projeter sur lui des affects humains et le rabaisser à la 

figure d’un monarque capricieux (B. Spinoza, 1999, pp. 75-81). Dieu n’agit pas par choix mais 

la nécessité de sa nature. 

L’opposition entre ces deux visions se cristallise dans leur conception de la morale. La 

morale cartésienne repose sur l’idéal d’un sujet autonome qui choisit le bien par un effort de 

volonté. Elle suppose une séparation entre l’homme et Dieu, entre l’esprit et la nature. À 



592 

l’inverse, l’éthique spinoziste repose sur le principe de la continuité entre Dieu et la nature, entre 

la raison et le réel. La puissance de l’homme y est définie comme capacité d’affirmation joyeuse 

de soi à travers la connaissance : plus l’homme comprend la nécessité des choses, plus il est 

libre. Comme l’écrit G. Deleuze (1968, p. 55) : « chez Descartes, Dieu reste transcendant, le 

monde est ordonné par un commandement ; chez Spinoza, Dieu est immanent, et le monde est 

une expression nécessaire. » Une telle opposition engage deux politiques de la pensée morale : 

l’une fondée sur la soumission à un ordre voulu, l’autre sur l’intelligence de l’ordre nécessaire. 

En conséquence, si Descartes conçoit la liberté comme une capacité de choix 

indépendante, Spinoza la redéfinit comme compréhension des nécessités. L’homme n’est pas 

libre quand il choisit sans raison, mais quand il agit en connaissance de cause, quand ses actions 

expriment la nature même de ce qu’il est. 

4.2. Le mythe du libre arbitre : Spinoza contre la fiction morale cartésienne 

La critique spinoziste du libre arbitre ne se limite pas à une thèse psychologique ou 

métaphysique : elle constitue un point de rupture décisif dans l’histoire de la pensée morale. En 

opposant à l’indétermination cartésienne une conception déterministe et immanente de la 

liberté, Spinoza sape les fondements de toute morale fondée sur la volonté et propose une 

éthique du réel, orientée non par la norme mais par la puissance. Un tel déplacement est 

majeur : il signale le passage d’un sujet moral souverain à une subjectivité transformée par la 

connaissance des causes. 

Chez Descartes (1996), en effet, la liberté est définie comme la capacité de faire une 

chose ou de ne pas faire. Cette indépendance de la volonté constitue le fondement de la 

responsabilité morale : si l’homme est capable de choisir entre le bien et le mal, alors il est 

responsable de ses actions. Une telle position, héritée en partie de la théologie chrétienne, 

présuppose un sujet autonome, un centre de décision séparé du monde. Descartes distingue 

nettement l’intellect et la volonté : le premier saisit les idées, la seconde les affirme ou les nie. 

Parce que la volonté s’étend au-delà de ce que l’intellect perçoit clairement, elle constitue, selon 

lui, le lieu de notre liberté. C’est en elle que réside notre pouvoir moral : le bon usage du libre 

arbitre consistera à suspendre notre jugement tant que nous n’avons pas d’idée claire. 

Spinoza rejette cette séparation. Pour lui, vouloir et comprendre ne sont pas deux 

facultés distinctes : affirmer une idée, c’est la posséder. La volonté n’est pas une force 

autonome, mais un effet de l’idée elle-même. Ainsi, croire que nous choisissons librement, 



 
593 

indépendamment des causes, relève d’une illusion : nous sommes conscients de nos désirs, mais 

ignorants des déterminations qui les produisent. La prétendue liberté du libre arbitre n’est qu’un 

malentendu psychologique. 

Pour Spinoza, la conception cartésienne repose sur un mécanisme radicale de la nature 

humaine. En effet, dit-il (B. Spinoza, 1999, prop. 35) « les hommes se croient libres, parce qu’ils 

sont conscients de leurs actions et ignorants des causes par lesquelles ils sont déterminés ». Loin 

d’être libres, les individus sont affectés, agis, menés par des causes extérieures qu’ils ne 

comprennent pas. La liberté cartésienne est ainsi requalifiée comme un effet de l’imagination : 

une illusion utile à l’ordre moral mais philosophiquement inconsistante. 

Dans cette optique, l’autonomie ne se conquiert pas par la suspension du jugement, mais 

par l’élucidation des causes qui nous déterminent. Ce n’est qu’en comprenant ce qui nous meut 

que nous pouvons agir véritablement selon notre nature. Ainsi, la liberté est moins un pouvoir de 

décider que la capacité d’agir selon raison. C’est pourquoi Spinoza appelle à remplacer la 

morale fondée sur le libre arbitre par une éthique fondée sur la connaissance adéquate. 

L’éthique spinoziste refuse donc toute forme de transcendance subjective : la liberté 

n’est pas une priorité de la volonté, mais une modalité de l’existence. Un être est libre lorsqu’il 

agit par la seule nécessité de sa nature, et non sous l’effet des causes extérieures car, affirme A. 

Matheron (1969, p. 243) « chez Spinoza, la liberté consiste à coïncider avec sa propre essence ». 

Ce qui sépare véritablement Descartes et Spinoza n’est pas tant une divergence sur la 

nature humaine que sur le statut même de la morale : la première est fondée sur une subjectivité 

volontariste et dualiste, la seconde sur une ontologie immanente et un rationalisme intégral. 

Loin d’être un refus de la liberté, la critique spinoziste du libre arbitre ouvre la voie à un une 

liberté plus exigeante : non pas décider sans cause, mais comprendre les causes pour devenir 

cause adéquate de soi-même. 

Conclusion 
 

L’analyse critique de l’Éthique de Spinoza révèle que la déconstruction des morales 

instituées ne se limite pas à une contestation des dogmes religieux et philosophiques, mais 

s’inscrit dans un projet plus vaste : celui de refonder la morale. Spinoza ne se contente pas de 

critiquer les morales héritées des traditions religieuses ou philosophique de son temps : il en 

relève les fondements cachés et les reconduit à ce qu’elles évitent de penser – l’homme comme 

être agissant au sein d’un ordre nécessaire, sans recours à une autorité extérieure. Là où la 



594 

morale chrétienne postule la dépendance à une volonté divine, là où le stoïcisme appelle à 

l’indifférence face au destin, là où Descartes fait de la volonté une instance autonome, Spinoza 

oppose une éthique fondée sur la connaissance, sur l’immanence, et sur la transformation de soi 

à travers la raison. 

Chez lui, la vertu n’est ni obéissance à une loi, ni ascèse contre les passions, ni usage 

prudent d’un libre arbitre incertain. Elle est puissance d’agir, affirmation de soi, joie d’exister 

lucidement dans un monde qui ne nous promet rien, mais que nous pouvons comprendre. En ce 

sens, l’éthique spinozienne n’est pas seulement une critique des morales instituées : elle est une 

proposition radicale pour une vie humaine affranchie des illusions – qu’elles soient religieuses, 

affectives ou métaphysiques. 

C’est pourquoi Spinoza déplace le centre de gravité de toute pensée morale : il ne s’agit 

plus de plaire à Dieu ou de se conformer à un idéal transcendant, mais d’accroître en nous la part 

de clarté, de cohérence et de puissance. Par-delà, la philosophie devient une sagesse pratique, 

une voie de libération qui, sans nier les affects, apprend à les comprendre et à les orienter. Et 

c’est dans cette clarté même – dans ce contentement intérieur fondé sur la raison- que l’homme 

atteint la seule béatitude véritable. 

Bibliographie 

BIRMELÉ André, 1984, « St. Thomas d’Aquin, (1984), Somme théologique », in : Revue 

d’histoire et de philosophie religieuses, 65e année n°3, Tome 1, Paris, Cerf, pp. 347-348. 

DELEUZE Gilles, 1968, Spinoza et le problème de l’expression, Paris, Minuit. 

DELEUZE Gilles, 1981, Spinoza. Philosophie pratique, Paris, Minuit 

DESCARTES René, 1996, Méditations métaphysiques, trad. M. Beyssade, Paris, G.-F- 

Flammarion. 

DESCARTES René, 1996, Discours de la méthode & Principes de la philosophie, trad. L. 

Renault, Paris, G.-F- Flammarion. 

DIOGÈNE Laërce, 1999, Vies et doctrines des philosophes illustres, trad. R. Goulet-Cazé, Paris, 

G.-F- Flammarion. 



 
595 

HADOT Pierre, 1993, La citadelle intérieure. Introduction aux Pensées de Marc Aurèle. Paris, 

Fayard. 

LA BIBLE, 1975, traduction œcuménique de la bible (T.O.B.) comprenant l’Ancien et le 

Nouveau testament, traduits sur les textes originaux hébreu et grec. Pour la traduction : Société 

Biblique Française, Paris, Éditions du Cerf. 

LUTHER Martin, 2002, De la liberté du chrétien, trad. M. Béné, Paris, Vrin. 
 
MACHEREY Pierre, 1998, Introduction à l’Éthique de Spinoza. La première partie : la nature 

de Dieu, Paris, PUF. 

MATHERON Alexandre, 1969, Individus et communauté chez Spinoza, Paris, Minuit. 

MOREAU Pierre-François, 2020, Spinoza. L’expérience et l’éternité, Paris, PUF 

SÉNÈQUE, 2002, La vie heureuse, trad. A. Bourgery, Paris, les Belles Lettres. 

SPINOZA Baruch, 1993, Traité théologico-politique, trad. Charles Appuhn, Paris, GF- 

Flammarion. 

SPINOZA Baruch, 1965, Éthique, trad. Charles Appuhn, Paris, GF-Flammarion. 

SPINOZA Baruch, 1999, Éthique, trad. Bernard Pautrat, Paris, Seuil 




