




PRÉSENTATION DE LA REVUE 
La Revue Gouvernance et Développement est une revue du Programme Thématique de Recherche du CONSEIL AFRICAIN ET 
MALGACHE POUR L’ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR (CAMES) (PTRC) Gouvernance et Développement (GD). Le PTRC-GD a été créé, 
avec onze (11) autres PTRC, à l’issue de la 30ème session du Conseil des Ministres du CAMES, tenue à Cotonou au Bénin en 
2013. Sa principale mission est d’identifier les défis liés à la Gouvernance et de proposer des pistes de 
solutions en vue du Développement de nos Etats. La revue est pluridisciplinaire et s’ouvre à toutes les disciplines 
traitant de la thématique de la Gouvernance et du Développement dans toutes ses dimensions. 

Éditeur 
CONSEIL AFRICAIN ET MALGACHE POUR L’ENSEIGNEMENT SUPÉRIEUR (CAMES). 
01 BP 134 OUAGADOUGOU 01 (BURKINA FASO) 

Tél. : (226) 50 36 81 46 – (226) 72 80 74 34 
Fax : (226) 50 36 85 73 
Email : cames@bf.refer.org 
Site web: www.lecames.org 

Indexation et Référencement dans des Moteurs de recherche 

Impact Factor.  SJIF 2025: 6.993 
SJIF: https://sjifactor.com/passport.php?id=23550 

HAL: https://aurehal.archives-ouvertes.fr/journal/read/id/777120 
Mir@bel: https://reseau-mirabel.info/revue/19860/Revue-Gouvernance-et-Developpement-RGD 

CONTEXTE ET OBJECTIF 
L’idée de création d’une revue scientifique au sein du PTRC-GD remonte à la 4ème édition des Journées scientifiques du CAMES 
(JSDC), tenue du 02 au 05 décembre 2019 à Ouidah (Benin), sur le thème « Valorisation des résultats de la recherche et leur 
modèle économique ». 

En mettant l’accent sur l’importance de la recherche scientifique et ses impacts sociétaux, ainsi que sur la valorisation de la 
formation, de la recherche et de l’innovation, le Conseil Africain et Malgache pour l’Enseignement Supérieur mettait ainsi en 
mission les Programmes Thématiques de Recherche (PTRC) pour relever ces défis. À l’issue des 5ème journées scientifiques du 
CAMES, tenue du 06 au 09 décembre 2021 à Dakar (Sénégal), le projet de création de la revue du PTR-GD fut piloté par Dr 
Sanaliou Kamagate (Maître de Conférences de Géographie, CAMES). C’est dans ce contexte et suite aux travaux du bureau du 
PTRC-GD, alors restructuré, que la Revue scientifique du PTRC-GD a vu le jour en mars 2024. 
L’objectif de cette revue semestrielle et pluridisciplinaire est de valoriser les recherches en lien avec les axes de compétences 
du PTRC-GD. 

I



COMITÉ SCIENTIFIQUE 

1. Henri BAH, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie, Ethique, Philosophie Politique et sociale.
2. Doh Ludovic FIE, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie de l’art et de la culture
3. José Edgard GNELE, PT, Université de Parkou – Géographie et aménagement du territoire
4. Emile Brou KOFFI, PT, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine
5. Lazare Marcellin POAME, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie ancienne, Biotique
6. Gbotta TAYORO, PT, Université Félix Houphouët Boigny, Philosophie (éthique, morale et politique)
7. Chabi Imorou AZIZOU, MC, Université d’Abomey-Calavi, Sociologie politique
8. Eric Damien BIYOGHE BI ELLA, MC, IRST/CANAREST, Histoire
9. Ladji BAMBA, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Criminologie (sociologie criminelle)
10. Annie BEKA BEKA, MC, École Normale Supérieure du Gabon, Géographie urbaine
11.  Emmanuelle NGUEMA MINKO, MC, ENS Libreville, Sociologie
12. Pamphile BIYOGHÉ, MC, École Normale Supérieure du Gabon, Philosophie morale et politique
13. N’guessan Séraphin BOHOUSSOU, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine
14. Rodrigue Paulin BONANE, MR, Institut des Sciences des Sociétés du Burkina Faso, Philosophie
15. Lawali DAMBO, PT, Université Abdou-Moumouni, Géographie rurale
16.  Koffi Messan Litinmé MOLLEY, MC, Université de Kara, Lettres Modernes
17. Abou DIABAGATE, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine
18. Kouadio Victorien EKPO, MC, Université Alassane Ouattara, Bioéthique
19.  Yentougle MOUTORE, MC, Université de Kara, Sociologie
20. Gbalawoulou Dali DALAGOU, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Géographie
21. Armand Josué DJAH, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine
22. Kouadio Victorien EKPO, M.C, Université Alassane Ouattara, Philosophie pratique - Ethique-Technique-Société
23. Nambou Agnès Benedicta GNAMMON, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie humaine et économique
24. Florent GOHOUROU, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Géographie de la population
25. Didier-Charles GOUAMENE, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Géographie urbaine
26. Emile Nounagnon HOUNGBO, MC, Université Nationale d’Agriculture, Géographie de l’environnement
27. Azizou Chabi IMOROU, MC, Université d’Abomey-Calavi, Sociologie politique
28. Sanaliou KAMAGATE, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie (Espaces, Sociétés, Aménagements)
29. Bêbê KAMBIRE, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie de l’environnement
30. Eric Inespéré KOFFI, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale
31. Yéboué Stéphane Koissy KOFFI, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie et aménagement.
32. Mahamoudou KONATÉ, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Philosophie des sciences physiques
33.  Zakariyao KOUMOI, MC, Université de Kara, Géographie
34. N’guessan Gilbert KOUASSI, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine
35. Amenan KOUASSI-KOFFI Micheline, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie de la population
36. Nakpane LABANTE, PT, Université de KARA, Histoire contemporaine
37. Agnélé LASSEY, MC, Université de Lomé, Histoire contemporaine
38. Gnazegbo Hilaire MAZOU, MC, Université Alassane Ouattara, Anthropologie et sociologie de la santé
39. Gérard-Marie MESSINA, MC, Université de Buea, Sémiologie politique
40. Abdourahmane Mbade SENE, MC, Université Assane-Seck de Ziguinchor, Aménagement du territoire
41. Jean Jacques SERI, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Histoire Contemporaine
42. Minimalo Alice SOME /SOMDA, MR, Institut des Sciences des Sociétés du Burkina Faso, Philosophie morale et 

politique
43. Zananhi Florian Joël TCHEHI, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Sociologie économique
44. Bilakani TONYEME, MC, Université de Lomé, Philosophie et Éducation 

II



45. Abdourazakou ALASSANE, MC, Université de Lomé, Géographie
46. Mamoutou TOURE, PT, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine
47. Porna Idriss TRAORÉ, MC, Université Félix Houphouët Boigny, Géographie urbaine/Urbanisme
48. Hamanys Broux de Ismaël KOFFI, MC, Université Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie
49. Aka NIAMKEY, PT, Université Alassane Ouattara, Communication
50. Pascal Dieudonné ROY-EMMA, MC, Université Alassane Ouattara, Métaphysique et Histoire de la Philosophie.
51. Débégnoun Marcelline SORO, MC, Université Alassane Ouattara, Sociologie.
52. Effoh Clement EHORA, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes, Roman africain.
53. Assanti Olivier KOUASSI, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie.
54. Bantchin NAPAKOU, MC, Université de Lomé, Philosophie
55. Jean-Jacques SERI, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Histoire.
56. Kain Arsène BLE, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes.
57. Amani Albert NIANGUI, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie
58. Steeve ELLA, MC, ENS Libreville, Philosophie
59. Marie Richard Nicetas ZOUHOULA Bi, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie des transports et 

échanges commerciaux 

III



COMITÉ ÉDITORIAL 

Directeur de publication 
Henri BAH: bahhenri@yahoo.fr 

Directeur de publication  adjoint 
Pamphile  BIYOGHE:  pamphile3@yahoo.fr 

Rédacteur en chef 
Sanaliou  KAMAGATE: ksanaliou@yahoo.fr 

Rédacteur en chef adjoint 
Totin VODONNON: kmariuso@yahoo.fr 

Secrétariat de la revue 
Contact WhatsApp: (00225) 0505015975 / (00225) 0757030378 
Email : revue.rgd@gmail.com 

Secrétaire principale : 
Armand Josué DJAH:  aj_djah@outlook.fr 

Secrétaire principal adjoint: 
Moulo Elysée Landry KOUASSI : landrewkoua91@gmail.com 

Secrétaire chargée du pôle gouvernance universitaire : 
Elza KOGOU NZAMBA: konzamb@yahoo.fr 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance politique : 
Jean Jacques SERI : jeanjacquesseri@yahoo.fr 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance socio-économique : 
Vivien MANANGOU:  ramos2000fr@yahoo.fr 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance territoriale et   environnementale: 
Yéboué Stéphane Koissy KOFFI: koyestekoi@gmail.com 

Secrétaire chargé du pôle gouvernance hospitalière : 
Ekpo Victorien  KOUADIO: kouadioekpo@yahoo.fr 

Secrétaire chargée du pôle gouvernance et genre : 
Agnélé LASSEY: lasseyagnele@yahoo.fr 

Chargés du site web pour la mise en ligne des publications (webmaster) : 
Sanguen  KOUAKOU:  kouakousanguen@gmail.com  
Anderson Kleh TAH : tahandersonkleh@gmail.com 

Trésorière : 
Affoué Valery-Aimée TAKI:   takiaimee@gmail.com 
Wave et Orange Money: (+225) 0706862722 

IV



COMITÉ DE LECTURE 

1. ADAYE Akoua Asunta, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie rurale ;
2. Gnangoran Alida Thérèse ADOU, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie urbaine,
3. ANY Desiré, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale ;
4. ASSANTI Kouassi Olivier, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie (éthique, morale et politique) ;
5. ASSOUGBA Kabran Beya Brigitte Epse BOUAKI, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Sociologie Politique ;
6. ASSUE Yao Jean-Aimé, PT, Université Alassane Ouattara, Géographie (Humaine) ;
7. BAMBA Abdoulaye, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Histoire contemporaine
8. BIYOGHE BI ELLA Eric Damien, MR, IRSH-CENAREST Libréville, Histoire Contemporaine,
9. BLÉ Kain Arsène, MC, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes (Roman Africain);
10. BONANE Rodrigue Paulin, MR, Institut des Sciences des Sociétés (INSS) de Ouagadougou, Philosophie de l'Éducation ;
11. BRENOUM Kouakou, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie urbaine ;
12. DANDONOUGBO Iléri, MC, Université de Lomé, Géographie des Transports,
13. DIABATE Alassane, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Histoire contemporaine
14. DIARRASSOUBA Bazoumana, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie (humaine) ;
15. DJAH Armand Josué, MC, Université Alassane Ouattara, Géographie urbaine ;
16. EHORA Effoh Clément, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes ;
17. ELLA Kouassi Honoré, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale ;
18. FIE Doh Ludovic, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie de l’art et de la culture
19. GNAMMON Nambou Agnès Benedicta, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie humaine et économique ;
20. GONDO Diomandé, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie de la population,
21. KANGA Konan Arsène, PT, Université Alassane Ouattara, Lettres Modernes (Romain Africain) ;
22. KOBENAN Appoh Charlesbor, MC, Université Felix Houphouët Boigny, Géographie humaine et économique ;
23. KOFFI Brou Emile, PT, Université Alassane Ouattara, Géographie (humaine) ;
24. KOUAHO Blé Marcel Silvère, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie (métaphysique et morale),
25. KOUAKOU Antoine, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie,
26. KOUASSI Amoin Liliane, MC, Institut National Supérieur des Arts et l'Action Culturelle, Communication,
27. KOUMOI Zakariyao, MC, Université de Kara, Géomatique, Télédétection et SIG,
28. KRA Kouadio Joseph, MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie humaine et économique,
29. MAZOU Gnazebo Hilaire, PT, Université Alassane Ouattara, Anthropologie et Sociologie de la Santé ;
30. NAPAKOU Bantchin, MC, Université de Lomé, Philosophie Politique et sociale ;
31. N'DA Kouassi Pekaoh Robert, MC, Université Jean Lorougnon Guédé, Sociologie du Développement,
32. N’DRI Diby Cyrille, PT, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale,
33. NIAMKEY Aka, PT, Université Alassane Ouattara, Communication
34. OULAI Jean Claude, PT, Université Alassane Ouattara, Communication,
35. PRAO Yao N'Grouma Séraphin, MC, Université Alassane Ouattara, Sciences Économie,
36. SANOGO Amed Karamoko, MC, Université Alassane Ouattara, Philosophie politique et sociale ;
37. SODORÉ Abdoul Aziz, MC, Université Joseph Ki-Zerbo de Ouagadougou, Géographie/ Aménagement,
38. KONÉ Tahirou, PT, Université Alassane Ouattara, Sciences de l'Information et de la Communication ;
39. ZOUHOULA Bi Marie Richard Nicetas., MC, Université Péléforo Gon Coulibaly, Géographie des transports et échanges 
commerciaux
40. Pascal Dieudonné ROY-EMMA, MC, Université Alassane Ouattara, Métaphysique et Histoire de la Philosophie. 

V



NORMES DE RÉDACTION 
Les manuscrits soumis pour publication doivent respecter les consignes recommandées par le CAMES (NORCAMES/LSH) adoptées 

par le CTS/LSH lors de la 38ème session des CCI (Microsoft Word – NORMES ÉDITORIALES.docx (revue-akofena.com). En outre, les 

manuscrits ne doivent pas dépasser 30.000 caractères (espaces compris). Exceptionnellement, pour certains articles de fond, la 

rédaction peut admettre des textes au-delà de 30.000 caractères, mais ne dépassant pas 40.000 caractères. 

Le texte doit être saisi dans le logiciel Word, police Times New Roman, taille 12, interligne 1,5. La longueur totale du manuscrit 

ne doit pas dépasser 15 pages. 

Les contributeurs sont invités à respecter les règles usuelles d’orthographe, de grammaire et de syntaxe. En cas de non-respect 

des normes éditoriales, le manuscrit sera rejeté. 

Le Corpus des manuscrits 
Les manuscrits doivent être présentés en plusieurs sections, titrées et disposées dans un ordre logique qui en facilite la 

compréhension. 

À l’exception de l’introduction, de la conclusion et de la bibliographie, les différentes articulations d’un article doivent être titrées et 

numérotées par des chiffres arabes (exemple : 1. ; 1.1. ; 1.2. ; 2 ; 2.2. ; 2.2.1 ; 2.2.2. ; 3. etc.). 

À part le titre général (en majuscule et gras), la hiérarchie du texte est limitée à trois niveaux de titres : 

- Les titres de niveau 1 sont en minuscule, gras, taille 12, espacement avant 12 et après 12.
- Les titres de niveau 2 sont en minuscule, gras, italique, taille 12, espacement avant 6 et après 6.
- Les titres de niveau 3 sont en minuscule, italique, non gras, taille 12, espacement avant 6 et après 6.

Le texte doit être justifié avec des marges de 2,5cm. Le style « Normal » sans tabulation doit être appliqué. 
L’usage d’un seul espace après le point est obligatoire. Dans le texte, les nombres de « 01 à 10 » doivent être écrits en lettres 

(exemple : un, cinq, dix); tandis que ceux de 11 et plus, en chiffres (exemple : 11, 20, 250.000). 

Les notes de bas de page doivent présenter les références d’information orales, les sources historiques et les notes explicatives 

numérotées en série continue. L’usage des notes au pied des pages doit être limité autant que possible. 

Les passages cités doivent être présentés uniquement en romain et entre guillemets. Lorsque la citation dépasse 03 lignes, il 

la faut la présenter en retrait, en interligne 1, en romain et en réduisant la taille de police d’un point. 

En ce qui concerne les références de citations, elles sont intégrées au texte citant de la façon suivante : 

Initiale (s) du prénom ou des prénoms de l’auteur ou des auteurs ; Nom de l’auteur ; Année de publication + le numéro de la 

page à laquelle l’information a été tirée. 

Exemple : 
« L’innovation renvoie ainsi à la question de dynamiques, de modernisation, d’évolution, de transformation. En cela, le projet FRAR 

apparaît comme une innovation majeure dans le système de développement ivoirien. » (S. Kamagate, 2013: 66). 

La structure des articles 
La structure d’un article doit être conforme aux règles de rédaction scientifique. Tout manuscrit soumis à examen, doit comporter 

les éléments suivants : 

- Un titre, qui indique clairement le sujet de l’article, rédigé en gras et en majuscule, taille 12 et centré.
- Nom(s) (en majuscule) et prénoms d’auteur(s) en minuscule, taille 12.
- Institution de rattachement de ou des auteur (s) et E-mail, taille 11.
- Un résumé (250 mots maximum) en français et en anglais, police Times New Roman, taille 10, interligne 1,5, sur la première page.
- Des mots clés, au nombre de 5 en français et en anglais (keywords).

Selon que l’article soit une contribution théorique ou résulte d’une recherche de terrain, les consignes suivantes sont à observer. 

Pour une contribution théorique et fondamentale : 

Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, approches/méthodes), développement 

articulé, conclusion, références bibliographiques.  

Pour un article qui résulte d’une recherche de terrain : 

Introduction, Méthodologie, Résultats et Discussion, Conclusion, Références   bibliographiques. 

N.B : Toutefois, en raison des spécificités des champs disciplinaires et du caractère pluridisciplinaire l de la revue, les articles
proposés doivent respecter les exigences internes aux disciplines, à l’instar de la méthode IMRAD pour les lettres, sciences humaines
et sociales concernées.

Les illustrations: Tableaux, figures, graphiques, photos, cartes, etc. 

VI



Les illustrations sont insérées directement dans le texte avec leurs titres et leurs sources. Les titres doivent être placés en haut, c’est- 

à-dire au-dessus des illustrations et les sources en bas. Les titres et les sources doivent être centrés sous les illustrations. Chaque 

illustration doit avoir son propre intitulé : tableau, graphique (courbe, diagramme, histogramme …), carte et photo. Les 

photographies doivent avoir une bonne résolution. 

Les illustrations sont indexées dans le texte par rappel de leur numéro (tableau 1, figure 1, photo 1, etc.). Elles doivent être bien 

numérotées en chiffre arabe, de façon séquentielle, dans l’ordre de leur apparition dans le texte. Les titres des illustrations sont 

portés en haut (en gras et en taille 12) et centrés ; tandis que les sources/auteurs sont en bas (taille 10). 

Les illustrations doivent être de très bonne qualité afin de permettre une bonne reproduction. Elles doivent être lisibles à 

l’impression avec une bonne résolution (de l’ordre de 200 à 300 dpi). Au moment de la réduction de l’image originelle (photo par 

exemple), il faut veiller à la conservation des dimensions (hauteur et largeur). 

La revue décline toute responsabilité dans la publication des ressources iconographiques. Il appartient à l’auteur d’un article de 

prendre les dispositions nécessaires à l’obtention du droit de reproduction ou de représentation physique et dématérialisées dans 

ce sens. 

Références bibliographiques 

Les références bibliographiques ne concernent que les références des documents cités dans le texte. Elles sont présentées par 

ordre alphabétique des noms d’auteur. 

Les éléments de la référence bibliographique sont présentés comme suit: nom et prénom (s) de l’auteur, année de publication, 

titre, lieu de publication, éditeur, pages (p.) occupées par l’article dans la revue ou l’ouvrage collectif. 

- Dans la zone titre, le titre d’un article est généralement présenté en romain et entre guillemets, celui d’un ouvrage, d’un mémoire
ou d’une thèse, d’un rapport, d’une revue ou d’un journal est présenté en italique.

- Dans la zone éditeur, indiquer la maison d’édition (pour un ouvrage), le nom et le numéro/volume de la revue (pour un article).
- Dans la zone page, mentionner les numéros de la première et de la dernière page pour les articles ; le nombre de pages pour les

livres.
- Au cas où un ouvrage est une traduction et/ou une réédition, il faut préciser après le titre, le nom du traducteur et/ou l’édition (ex:

2nde éd.).

Pour les chapitres tirés d’un ouvrage collectif : nom, prénoms de ou des auteurs, année, titre du chapitre, nom (majuscule), prénom 

(s) minuscule du directeur de l’ouvrage, titre de l’ouvrage, lieu d’édition, éditeur, nombre de pages.

Pour les sources sur internet : indiquer le nom du site, [en ligne] adresse URL, date de mise en ligne (facultative) et date de
consultation. 

Exemples de références bibliographiques 

Livre (un auteur) : HAUHOUOT Asseypo Antoine, 2002, Développement, aménagement régionalisation en Côte d’ivoire, Abidjan, 

EDUCI, 364 p. 

Livre (plus d’un auteur) : PETER Hochet, SOURWEMA Salam, YATTA François, SAWAGOGO Antoine, OUEDRAOGO Mahamadou, 

2014, le livre blanc de la décentralisation financière dans l’espace UEMOA, Burkina Faso, Laboratoire Citoyennetés, 73 p. 

Thèse : GBAYORO Bomisso Gilles, 2016, Politique municipale et développement urbain, le cas des communes de Bondoukou, de 

Daloa et de Grand-Lahou, thèse unique de doctorat en géographie, Abidjan (Côte d’Ivoire), Université de Cocody, 320 p. 

Article de revue : KAMAGATE Sanaliou, 2013, « Analyse de la diffusion du projet FRAR dans l’espace Rural ivoirien : cas du district 

du Zanzan », Revue de Géographie Tropicale et d’Environnement, n° 2, EDUCI-Abidjan, pp 65-77. 

Article électronique : Fonds Mondial pour le Développement des Villes, 2014, renforcer les recettes locales pour financer le 

développement urbain en Afrique, [en ligne] (page consultée le 15 /07/2018) www.resolutionsfundcities.fmt.net. 

N.B :
Dans le corps du texte, les références doivent être mentionnées de la manière suivante : Initiale du prénom de l’auteur (ou 

initiales des prénoms des auteurs); Nom de l’auteur (ou Noms des auteurs), année et page (ex.: A. Guézéré, 2013, p. 59 ou A. 

Kobenan, K. Brénoum et K. Atta, 2017, p. 189). 

Pour les articles ou ouvrages collectifs de plus de trois auteurs, noter l’initiale du prénom du premier auteur, suivie de son nom, 

puis de la mention et “al.” (A. Coulibaly et al, 2018, p. 151). 

VII



SOMMAIRE 

GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE ET VIOLENCES DANS LES UNIVERSITÉS 
PUBLIQUES DE CÔTE D’IVOIRE  
KOUAME Konan Simon ……………………………………………………………..…...1-15 

LE RESPECT DE LA MORALE POUR UNE GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE 
ACCEPTABLE 
ANGORA N’gouan Yah Pauline épse ASSAMOI ……………………………….....16- 25 

IMPACT DES DISPOSITIFS DE REMÉDIATION ET PERFORMANCES 
GRAMMATICALES DES ÉLÈVES : ÉTUDE DANS LES LYCÉES LA LIBERTÉ, LA 
PAIX ET FORT LAMY DE N’DJAMÉNA 
ABAKAR Ousmane Abdallah ………………………………………………….……26- 40 

GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE ET CRISE DU DÉVELOPPEMENT EN 
AFRIQUE : LE CAS DU CAMEROUN 
AMOUGOU AFOUBOU Anselme Armand ………………………………………...41- 54 

L’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET LA POLITIQUE DES QUOTAS EN 
COLOMBIE : VERITABLE INCLUSION RACIALE 
ANDOU Weinpanga Aboudoulaye, BIAOU Chambi Biaou Edouard……...…..55-72 

LES MÉDERSAS DE TOMBOUCTOU : RESSORTS ET DYNAMIQUES D’UNE 
AUTONOMIE  INSTITUTIONNELLE  SOUS  LES  ASKIA (1492-1591) 
DÉDÉ Jean Charles ..………………………………………………………….……. . 73-92 

PROBLÉMATIQUE DU CHEVAUCHEMENT DES ANNÉES 
ACADÉMIQUES DANS LES UNIVERSITÉS PUBLIQUES AU 
BURKINA FASO : CAS DE L’UNIVERSITÉ JOSEPH KI- ZERBO 
SANKARA Yassia ………………….………………….……….….....................……..93-114 

LA GOUVERNANCE UNIVERSITAIRE ET DIFFICULTÉS D’INSERTION DES 
DIPLÔMÉS DE DOCTORAT EN CÔTE D’IVOIRE 
Robert   Lorimer   ZOUKPÉ ...…………………………………………………………..115-128 

INSTITUTIONNALISATION DE LA GESTION PÉDAGOGIQUE Â 
L’UNIVERSITÉ DE LOMÉ ET IMPLICATIONS 

  BAGAN Dègnon ………….…………..........................................................................129-151 

LA COMMUNICATION AU SERVICE DE LA GOUVERNANCE 
UNIVERSITAIRE : VERS UN MODÈLE DE GESTION TRANSPARENTE ET 
PARTICIPATIVE DES INSTITUTIONS ACADÉMIQUES / THE ROLE OF 

VIII



COMMUNICATION IN UNIVERSITY GOVERNANCE: TOWARDS A 
TRANSPARENT AND PARTICIPATORY MANAGEMENT MODEL FOR 
ACADEMIC  INSTITUTIONS  
DOFFOU  N’Cho  François ...………………………………………………………..152-166 

LA RESPONSABILITÉ CITOYENNE DANS L’ENRACINEMENT DE LA 
DÉMOCRATIE EN AFRIQUE 
BONANÉ Rodrigue Paulin ………………………………………… ..................... 167-184 

L’ABSOLUTISME POLITIQUE HOBBESIEN : UNE ACTUALISATION DE LA 
SOUVERAINETÉ TOTALE GAGE DE PAIX ET DE STABILITÉ SOCIALE EN 
AFRIQUE 
KOUASSI Amenan Madeleine épouse Ekra .…………………………................185- 199 

L’HOMME FORT ET LES INSTITUTIONS FORTES EN  AFRIQUE 
Youssouf  DIARRASSOUBA …..…………..…………………………. .................. ...200-209 

GOUVERNANCE POLITIQUE ET SÉPARATION DES POUVOIRS  : 
POUR UNE CONSOLIDATION DE LA DÉMOCRATIE DANS LES ÉTATS 
AFRICAINS 
KOFFI Éric Inespéré …..…………..…………………………. ............................. 210-229 

INSURRECTION POPULAIRE DE 2014 AU BURKINA FASO : 
PROBLEMATISATION D’UN APPAREIL D’ETAT ET CONSTRUCTION DE 
L’INSTABILITE SOCIOPOLITIQUE 
ZERBO Armel Tiessouma Théodore ………………………..................................230- 247 

LES SUBSTRATS ÉTHIQUES D’UNE DURABILITÉ ÉCO-CITOYENNE ET 
POLITIQUE 
Moulo  Elysée  KOUASSI ………………………………..…. .................................. ...248-261 

BETWEEN TWO WORLDS: AFRICAN CULTURAL IDENTITY AND THE 
IMMIGRANT EXPERIENCE IN JANE IGHARO’S TIES THAT   TETHER ADAMA  
Kangni ………………………………..….. .............................................................. …262-275 

GOUVERNANCE POLITIQUE ET CONFIANCE DANS LES INSTITUTIONS 
POLITIQUES EN EUROPE ET EN AFRIQUE 
Koffi Améssou ADABA et Leonie Rosa BACK .............................................. 276-301 

L’AFRIQUE DANS LA GOUVERNANCE CLIMATIQUE MONDIALE : LES 
ENJEUX DE LA MISE EN ŒUVRE DE L’ACCORD DE PARIS POUR L’AFRIQUE 
ALKARAKPEY Méyssouun …………………..…. ..………………………………..302-317 

IX



LA DÉMOCRATIE À L’ÉPREUVE DU NÉO-CONSTITUTIONNALISME EN 
AFRIQUE : POUR UN HUMANISME  JURIDIQUE 
AMEWU Yawo Agbéko …………………..….………………………………………318-331 

DÉVELOPPEMENT POLITIQUE EN AFRIQUE ET RÉSEAUX SOCIAUX : ENTRE 
DÉMOCRATIE ET DICTATURE 
AMOIKON Guy Roland …………………..……………………………………...332-346 

LA PAIX ET LA SECURITE EN AFRIQUE AU PRISME DE LA GOUVERNANCE 
POLITIQUE AU XXIE SIECLE 
ATTATI Afi …………………..……………………………………………………….347-367 

EFFET DE LA GOUVERNANCE POLITIQUE SUR LA CROISSANCE 
ECONOMIQUE DANS LES ÉTATS MEMBRES DU  CAMES 
BAYILI Piman Alain-Raphaël …………..…. .................................................. 368-390 

CONTRIBUTION DE L’ÉLITE ET LA CHEFFERIE TRADITIONNELLE DE 
DANKPEN DANS LA GOUVERNANCE POLITIQUE ET SOCIO-ÉCONOMIQUE 
TOGOLAISE DE 1924 à   1994 
Mabi BINDITI …………………..……………………………………………………..391-407 

REPRÉSENTATIONS SOCIALES DES STRATÉGIES DE COMMUNICATION 
PUBLIQUE DE LA PRÉVENTION DU TERRORISME EN CÔTE D'IVOIRE 
COULIBALY Sinourou Aminata, BAMBA Sidiki ......................................................407- 424 

DYNAMIQUES SOCIO-CULTURELLES ET LEURS IMPLICATIONS 
CRIMINOGENES DANS LA GOUVERNANCE TRADITIONNELLE À LOPOU 
ESSOH Lohoues Olivier ……..….  ............................................................................  425-444 

LA GOUVERNANCE PUBLIQUE ET L’OBJECTIF DE PERFORMANCE AU 
SENEGAL 
FAYE Seynabou …………………..……………………………………………….445-460 

LA DECHEANCE DE LA NATIONALITE NIGERIENNE COMME REPONSE DU 
CNSP AUX PERSONNES EN INTELLIGENCE AVEC LE TERROSISME  ET 

ACTIVITES ASSIMILEES 
HAROUNA ZAKARI Ibrahim …………..…. .................................................... ...461-478 

GOUVERNANCE POLITIQUE AU SEIN DES COLLECTIVITÉS TERRITORIALES DE LA 
RÉGION DE L’EST DU BURKINA FASO LE SOUS PRISME DES RIVALITÉS DES 
ARISTOCRATIES 
LOMPO Miyemba ……..…. ............................................................................... ...479-495 

X



REPENSER L’ÉCOLE EN AFRIQUE POUR UN DÉVELOPPEMENT  ENDOGÈNE 
MAKPADJO Madoye, Pr ALOSSE Dotsé Charles-Grégoire ...............................496- 509 

« DU KOUNABELISME A L’ELONISME » : VERS UN PROJET DE DIPLOMATIE 
INTERCULTURELLE AU GABON ? 
NGUEMA MINKO Emmanuelle ...................................................................... 510-531 

DIALOGUE ENTRE INSTITUTIONS ÉTATIQUES ET SOCIÉTÉ CIVILE : POUR 
UNE GOUVERNANCE DE CO- RESPONSABILITÉ EN  AFRIQUE 
OUATTARA Baba Hamed …………..…. .......................................................... ..532-545 

LES TYPES DE CHEFFERIES DANS LA SOCIÉTÉ VIÉWO DU XVIIE À LA FIN 
DU XVIIIE SIÈCLE 
OUATTARA Harouna …………..…. ................................................................. ..546-560 

INFLUENCES DES INSTITUTIONS RELIGIEUSES DANS LA GOUVERNANCE 
POLITIQUE MALAGASY, CAS DES ELECTIONS 2023 – 2024 
RANDRIAMIARANTSOA  Germain Thierry ...................................................... 561-579 

SPINOZA OU LA DÉCONSTRUCTION DES MORALES INSTITUÉES : LECTURE 
CRITIQUE DE L’ÉTHIQUE SPINOZA OR THE DECONSTRUCTION OF 
INSTITUTED  MORALITY:  A  CRITICAL  READING  OF  THE ETHICS 
SAMA François …………..…. .......................................................................... ...580-595 

LA GOUVERNANCE POLITIQUE CHEZ PLATON : ENTRE UTOPIE ET DÉFIS 
CONTEMPORAINS 
SANOGO Amed Karamoko ............................................................................ 596-610 

L’AFRIQUE : LA "MAISON DE KHALIL" OU LE TERRAIN DE JEU DES 
AUTRES  
SILUE Nahoua Karim………...............................................................................................611-628 

RELATIONS COMPLEXES ENTRE LA GOUVERNANCE POLITIQUE ET LE 
CERCLE DES SAVANTS 
SOUMANA Seydou, MOUSSA IBRAH Maman Moutari ..................................629- 644 

GOUVERNANCE SCOLAIRE AU TOGO : LA QUESTION DES ASSISES 
INSTITUTIONNELLES ET DE LA LÉGITIMITÉ DE L’ACTION PUBLIQUE EN 
ÉDUCATION 
YABOURI Namiyate…………………………………………………………….645-662 

LES ÉTATS AFRICAINS À L’ÉPREUVE DE LA GOUVERNANCE 
DÉMOCRATIQUE / ARICAN STATE FACING CHALLENGE OF DEMOCRATIC 
GOVERNANCE 
ZÉKPA Apoté Bernardin Michel ..................................................................... 663-680 

XI



PROCESSUS DÉMOCRATIQUE AU NIGER : DE L’INDÉPENDANCE À NOS 
JOURS 
AMADOU ABDOULAHI Oumar Amadou ................................................... 681-701 

LES DROITS DE L'HOMME EN CONTEXTE AFRICAIN : DU PRÊT-À-PORTER 
CONCEPTUEL À RÉINVENTER CULTURELLEMENT 
NIANGUI Amani Albert…………………………………………………….702-719 

LES HÉROS DES CONTES IVOIRIENS FACE AUX DÉFIS CONTEMPORAINS DE 
LA GOUVERNANCE 
BROU Brou Séraphin .............................................................................. 720-736 

LES PÉRILS SUR LA PROLIFÉRATION DES ARMES : POUR S’ÉVEILLER AU 
SOPHISME POLITIQUE DES PUISSANCES NUCLÉAIRES AVEC MACHIAVEL ! 
PLÉHIA Séa Frédéric ................................................................................................. 737-753 

REPRÉSENTATIONS SOCIALES DE LA BONNE GOUVERNANCE CHEZ LES 
HABITANTS DE LA COMMUNE URBAINE DE   KINDIA 
KANTAMBADOUNO Gnouma Daniel ........................................................ 754-765 

LE PROCESSUS DE DEMOCRATISATION AU TOGO : DE LA SIGNATURE DE 
L’ACCORD –CADRE A L’ACCORD POLITIQUE GLOBAL (APG) (1999-   2006) 

ADIKOU Missiagbéto …………………………………………….766-786 

DIALECTIQUE RECONNAISSANCE-REDISTRIBUTION DANS LA 
GOUVERNANCE POLITIQUE EN AFRIQUE 
ADOUGBOUROU Mohamadou et AMEWU Yawo Agbéko ............................787-803 

GOUVERNER SANS TRAHIR : LE DEFI ETHIQUE DU PACTE D’AVENIR 
COMMUN 
AZAB À BOTO Lydie Christiane ................................................................ 804-818 

ANALYSE SOCIO-ANTHROPOLOGIQUE DES POLITIQUES PUBLIQUES DE 
GOUVERNANCE DE L’EAU POTABLE EN MILIEU RURAL DANS LA COMMUNE 
DE ZÈ AU  BÉNIN 
BELLO Afissou…..……………………………………………………………………………………………819-835 

LA RÉCURRENCE DES DIALOGUES POLITIQUES AU GABON, UNE 
TRADITION INSTITUTIONNALISÉE POUR AMÉLIORER LA 
GOUVERNANCE ÉLECTORALE (DE 1994 À NOS    JOURS) 
BIYOGHE BI ELLA Eric Damien ........................................................................836-851 

LITTÉRATURE ET GOUVERNANCE ENVIRONNEMENTALE : UNE ANALYSE 
ÉCOSÉMIOTIQUE DES PIÈCES THÉÂTRALES LES BÉNÉVOLES1 ET LE MAL DE 

TERRE2 D’HENRI DJOMBO 
Eulalie Patricia ESSOMBA ............................................................................ 852-864 

XII



L’ÉDUCATION, PILIER DE LA GOUVERNANCE POLITIQUE : LE MODÈLE 
PLATONICIEN POUR LA TRANSFORMATION DE  L’AFRIQUE 
GALA Bi Gooré Marcellin ............................................................................ 865-881 

LE JUGE CONSTITUTIONNEL ET LES CRISES POLITIQUES DANS LES PAYS 
FRANCOPHONES D’AFRIQUE DE L’OUEST 
Dr KAMATE Ismaël ..................................................................................... ..882-900 

KARL MARX ET LA PROBLÉMATIQUE DE LA BONNE GOUVERNANCE EN 
AFRIQUE 
Konan Chekinaël KONAN ............................................................................. 901-918 

L’AFRIQUE ET LE DÉSENCHANTEMENT DÉMOCRATIQUE 
KONE Seydou .................................................................................................. ..919-932 

YAMOUSSOUKRO, SYMBOLE DE PAIX, À L’ÉPREUVE DES CRISES 
SOCIOPOLITIQUES EN CÔTE D’IVOIRE :   2002-2020 
KOUADIO Kouakou Didié ............................................................................... 933-948 

LA CYBERDÉMOCRATIE COMME GAGE DE BONNE GOUVERNANCE AU 
GABON : LA PLATEFORME MBÔVA À L'ÉPREUVE DU ROUSSEAUISME 
METOGO  M’OBOUNOU  ASSOUMOU Christ .................................................. ..949-960 

GOUVERNANCE POLITIQUE ET GENRE EN AFRIQUE 
SOME/SOMDA Minimalo Alice .................................................................... 961-977 

CULTURE DE L’ALTERNANCE POLITIQUE EN AFRIQUE : ENJEUX ET DÉFIS 
TAKI Affoué Valéry-Aimée ………………………………………………………. 978-990 

LES MÉCANISMES DE GARANTIE DE LA MISE EN ŒUVRE DES PRINCIPES 
DU RÉGIONALISME CONSTITUTIONNEL AFRICAIN, UN REMPART POUR 
UNE ASSISE DÉMOCRATIQUE SUR LE CONTINENT  ? 
TEKETA Afi Maba……………………………………………………………991-1009 

ORCHESTRATION DE LA PARRÊSIA ET RÉALISATION DE LA BONNE 
GOUVERNANCE POLITIQUE 
YAO Akpolê Koffi Daniel……………………………………………………1010-1022 

GOUVERNANCE INCLUSIVE ET VIE FAMILIALE : CAS DU    GABON Clarisse 
Maryse MIMBUIH M’ELLA …………………………………………….. 1023-1037 

LES NOUVELLES PROBLÉMATIQUES DU GENRE, UNE NON- RÉVOLUTION 
SELON LA RÉINTERPRÉTATION DE CERTAINES MYTHOLOGIES 

XIII



COSMOGONIQUES 
TOUKO Arinte……………………………………………………………….1038-1050 

GOUVERNANCE LOCALE ET PRISE DE DÉCISIONS EN PAYS SÉNOUFO 
(KORHOGO)/CÔTE D’IVOIRE ABOUTOU 
Akpassou Isabelle et KOUAKOU Bah Isaac ......................................... 1051-1070 

DROITS COUTUMIERS ET LOIS MODERNES : UNE RÉFLEXION 
PHILOSOPHIQUE SUR LES FEMMES ET LA GOUVERNANCE FONCIÈRE EN 
CÔTE D’IVOIRE 
ASSAHON Ahou Anne-Nadège ............................................................... 1071-1088 

LES FEMMES DANS LA GOUVERNANCE POLITIQUE AU BURKINA FASO : 
INVISIBLES OU INVISIBILISÉES  ? 
DAH Nibaoué Édith .................................................................................. 1089-1101 

STRATÉGIES D’AUTONOMISATION ÉCONOMIQUE ET RÉSILIENCE DES 
FEMMES VICTIMES DE VIOLENCES CONJUGALES À BOUAKÉ : UNE 
APPROCHE COMMUNICATIONNELLE INTÉGRÉE 
Alain Messoun ESSOI ............................................................................. 1102-1123 

FEMME ET POLITIQUE EN AFRIQUE AU PRISME DE LA PENSÉE FÉMINISTE 
DE PLATON : VERS UNE RÉVISION DES RÔLES DU  GENRE 
KOUASSI N’Goh Thomas ........................................................................... 1124-1137 

APPROCHE GENRE DANS LES STRUCTURES POLITIQUES EN FRANCE ET EN 
AFRIQUE FRANCOPHONE : ETATS DES LIEUX ET PERSPECTIVES 
Joëlle Fabiola NSA NDO ........................................................................... .1138-1156 

« ACCES DES FEMMES MALGACHES A LA PROPRIETE FONCIERE  » 
SAMBO Jean Jonasy Fils ......................................................................... ..1157-1184 

DEFIS DU DEVELOPPEMENT HUMAIN FACE AUX INEGALITES DE GENRE 
AU NIGER 
YAHAYA IBRAHIM Maman Mourtala………………………………...1185-1203 

GOUVERNANCE DE LA SECURITE ALIMENTAIRE AU MALI : DEFIS ET 
OPPORTUNITES 
DIALLO  Fousseny  ...............................................................................................1204-1231 

AVICULTURE ET AUTONOMISATION DE LA FEMME DANS UN CONTEXTE 
DE PRESSION FONCIÈRE DANS LE DÉPARTEMENT DE  BOUAKÉ 
Kouame Fréderic N’DRI, Kobenan Christian Venance KOUASSI, Kone Ferdinand 
N’GOMORY et Dhédé Paul Éric KOUAME ......................................................1232-249 

XIV



LE GENRE À L’EPREUVE DES PARADIGMES SOCIOLOGIQUES DU SIECLE : 
QUE SIGNIFIE « ÊTRE HOMME OU FEMME » AUJOURD’HUI  ? 
ABALO Miesso ………………………………………………………………1250-1264 

LA FÉMINISATION DU POUVOIR POLITIQUE AU TOGO : QUEL IMPACT SUR 
LE MAINSTREAMING DU GENRE DANS LES POLITIQUES PUBLIQUES   ? 
BAMAZE N’GANI Essozimina ..............................................................................1265- 1281 

XV



Gouvernance politique



702 

LES DROITS DE L'HOMME EN CONTEXTE AFRICAIN : DU PRÊT-À-PORTER 

CONCEPTUEL À RÉINVENTER CULTURELLEMENT 

NIANGUI Amani Albert 
Université Alassane Ouattara, Bouaké, Côte-d’Ivoire 

Spécialité: Philosophie: Métaphysique et Morale 

Résumé : 

Les droits de l’homme incarnent les droits de chaque individu. Ce principe, présent 

dans l’humanisme des stoïciens, est confirmé par le christianisme. Si le stoïcisme évoque la 

parenté divine de l’homme, le christianisme confirme, quant à lui, sa divinité originelle. 

Malgré leurs différences contextuelles, ces deux approches mettent en lumière la sacralité de 

son humanité. Ces doctrines évoquent implicitement une base universelle des droits de 

l’homme. Cependant, l'application desdits droits est souvent source de contestations et de 

divisions. Généralement, la question des droits de l’homme est analysée sous un prisme 

conceptuel conduisant à une opposition anthropo-culturelle et idéologique entre l’Occident et 

l’Afrique ruinant ainsi, leur universalité. Très souvent, c'est la forme conceptuelle  de ces droits 

qui ne s'adapte pas aux us et coutumes de l’Afrique alors même que ceux-ci influencent sa 

gouvernance politico-étatique. Cette réalité liée à la mentalité occidentale qui structure les 

droits de l’homme leur donnant une trame et une finalité idéologiques dans leur application, 

est l’objet de la présente étude. Il s'agit en réalité, de les réinventer culturellement pour les 

concilier avec les réalités culturelles africaines plutôt que les adopter dans leur format 

conceptuel occidental idéologiquement surdéterminé. 

Par leur combinaison, les méthodes socio-critique et phénoménologique nous 

permettent de montrer que la substance culturelle et éthique des droits de l’homme , lieu de 

leur unité, a une précellence sur leur format conceptuel et leur trame idéologique. 

Mots clés: Dignité, Droits de l’Homme, Culture, Fondement, Réinvention culturelle. 

Abstract 
Human rights embody the rights of every individual. This principle, present in the 

humanism of the Stoics, is confirmed by Christianity. If Stoicism evokes the divine parentage 



 
703 

of man, Christianity confirms his original divinity. Despite their contextual differences, these 

two approaches highlight the sacredness of his humanity. These doctrines implicitly evoke a 

universal basis for human rights. However, the application of these rights is often a source of 

disputes and divisions. Generally, the question of human rights is analyzed through a 

conceptual prism leading to an anthropo-cultural and ideological opposition between the West 

and Africa, thus ruining their universality. More often, it is the conceptual form of these rights 

that does not adapt to African customs and traditions, even though these influence its political 

and state governance. This reality, linked to the Western mentality that structures human 

rights, giving them an ideological framework and purpose in their application, is the subject 

of this study. The aim is, in reality, to culturally reinvent them to reconcile them with African 

cultural realities rather than adopting them in their ideologically overdetermined western 

conceptual format. 

By combining socio-critical and phenomenological methods, we can show that the 

cultural and ethical substance which is the principle of the unity of human rights, have a 

preeminence over their conceptual format and ideological framework. 

 
Keywords: Dignity, Human Rights, Culture, Foundation, Cultural Reinvention. 

 

 
Introduction 

La problématique des Droits de l’Homme soulève, à travers leur histoire ou leur genèse, 

la question controversée de leur origine spatio-temporelle. Toutefois, elle ne saurait être 

correctement posée et bien analysée sans être mise en relation avec l’origine et l’histoire de 

l’humanité elle-même . Cela implique que la problématique des droits de l’homme a un 

point d’ancrage anthropo-théologique . Celui-ci se lit à partir de l’idée que l’homme est une 

créature d’origine divine. C’est, sans doute, la raison pour laquelle les questions liées aux 

droits de l’homme sont en lien avec des préoccupations théologico-philosophiques d’ordre 

existentiel, dont les enjeux politico-étatiques sont avérés. On constate ainsi que les États du 

monde sont constitutionnellement structurés par les droits de l’Homme. C’est sans nul doute la 

raison pour laquelle, ces derniers apparaissent organiquement comme de véritables 

superstructures garantes de la gestion éthique des États. Les droits de l’Homme se  présentent 



704 

comme une idée régulatrice des relations internationales, au-delà des relations entre les 

peuples, dans lesquelles prend forme « une nouvelle éthique de l’agir collectif. » (C. Eberhard, 

2009: 80) Il s’opère alors ce que M. Lininger-Goumaz (1984: 46) a appelé « 

l’internationalisation des droits de l’Homme » par-delà leur universalisation. Ainsi, il existe, 

non seulement une diplomatie des droits de l’Homme, mais aussi et surtout une diplomatie 

consolidée par ces droits dans les relations interétatiques en vue de promouvoir l’équité. 

Toutefois, si l’histoire des droits de l’Homme révèle leur caractère problématique en raison 

de leur contingence factuelle, il faut comprendre que la question de leur objectivité en constitue 

le point d’ancrage. Cependant, cette objectivité ne doit pas être envisagée en termes 

épistémologiques ou juridiques. Il s’agit pour nous, de dresser une analyse de la question de 

l’objectivité dans l’application des Droits de l’Homme dans le cadre de la problématique  de la 

justice en lien avec leur universalité proclamée ici et là. 

Au demeurant, si la justice n’est pas rangée sous la rubrique du juridique, c’est parce 

que nous l’apprécions sous l’angle de l’éthique, voire de l’équité. C’est pour cette raison que 

l’idée non moins universelle d’une « fertilité normative » (E. B. N’Gani, 2022: 2) est évidente 

lorsqu’il s’agit des droits de l’Homme ou humains. Cependant, s’il ne s’agit pas d’une équité 

fondée sur un juridisme abstrait. Il est question pour nous, de l’enraciner dans le factuel de 

l’anthropo-culturalité. En réalité, cela justifie l’idée que les Droits de l’Homme, parce qu’ils 

sont ceux des peuples, sont d’un point de vue ontologique non seulement définis par les 

cultures mais aussi et surtout sont factuellement enracinés en celles-ci. Or,  cet  idéal principiel 

qui régit ces droits depuis leurs textes fondateurs, est foulé aux pieds lorsqu’il s’agit de 

passer de leur application dans le monde occidental à celle dans le monde africain. Même s’il 

s’agit d’une simple impression, il n’en demeure pas moins que, dans les relations entre les 

États, l’application des Droits de l’Homme semble se faire à partir de la règle non moins 

décriée du « deux poids, deux mesures. » Déjà, les propos du Pape François, qui rappelle 

à l’Europe l’idée mitigée de sa mission civilisatrice, lui concède l’origine des Droits de 

l’Homme. Tout se résume en ses propres propos : « L’ Europe est la patrie des droits 

humains et quiconque pose le pied en terre européenne devrait pouvoir en faire l’expérience ; 

ainsi il se rendra plus conscient de devoir à son tour les respecter et les défendre.»1

1  Propos du Pape François , visitant le camp de Moria sur l’Île de Lesbos, en Grèce, en avril 2016, pour 



 
705 

Les propos du Pape _ figure de l’autorité biblique et religieuse_ sont allusifs, voire 

tendancieux, au regard de la facette idéologique et de sa trame eurocentriste. C’est à partir de 

cette approche que les africanistes et les altermondialistes reprochent aux défenseurs des 

Droits de l’Homme, leur tendance à surdéterminer leur application par des considérations 

anthropologiques, idéologiques et politiques, sous couvert d’intérêts étatiques et stratégiques 

égoïstes. 

Dans un tel contexte, le principe d’universalité du concept des Droits de l’Homme, 

qui le dispute à leur application objective juste et équitable, n’est-il pas remis en cause ? Si la 

multiplicité ou la diversité anthropo-culturelle des Droits de l’Homme est ainsi une réalité, 

comment alors parvenir à concilier les spécificités culturelles africaines et les normes 

internationales occidentales ? Mais, en comprenant de ce biais, ne sommes-nous pas dans un 

registre heuristique où il est fondamentalement question de ce que nous appellerions une 

adaptation ou mieux, une réinvention culturelle desdits Droits aux fins de concilier l’universel 

et le particulier immanents aux réalités existentielles humaines ? 

Dans notre analyse, nous utiliserons les méthodes sociocritique et phénoménologique. 

Par leur combinaison, nous montrons, d’une part, que la substance culturelle des droits de 

l'Homme a plus d'impact sur leur format conceptuel; d’autre part, nous créons un cadre 

logique et conceptuel des droits de l’homme nous permettant de concilier le particulier et 

l’universel dans le cadre d’une alliance anthropo-culturelle mondiale et ce à partir de l’idée 

d’humanité. 

1. Comprendre les droits de l’homme à partir de l’idée d’humanité 
Pour instituer les droits de l’homme ou humains, en tant qu’ils sont universellement 

ceux de tous les hommes et des peuples sans distinction ontologique ou anthropologique, on a 

théoriquement recours à l’idée d’Humanité. C’est pourquoi, cette dernière  apparaît, pour nous, 

comme la fondation universelle des droits de l’homme. Ceux-ci, sont en effet, pour chaque 

être humain et pour tous, « signifiant (...) que l’humanité a ainsi trouvé le socle commun 

de son existence [socio-politique]» (E. B. N’Gani, 2022: 2 ), qui ne se résume pas moins au 

droit naturel à la vie. Comme tel, il vaut pour chacun et pour tous comme   émanant 

 
 

interpeller l’Europe et le monde sur l’accueil des migrants, Sébastien Maillard, « Le Pape face à la question 
complexe des réfugiés » in Revue, Le monde de la Bible numéro 218, de Septembre, octobre, novembre 2016, p. 
13. 



706 

d’une sorte de parenté originelle qui justifie l’idée que « pour retrouver leur parenté, il faut 

remonter jusqu’au point du rameau, jadis commun, où la bifurcation s’est produite.» 

(V.Jankélévitch, 1999: p. 147) 

Toutefois, si la doctrine des droits de l’Homme vise l’action pratique, il faut admettre 

que l’exigence de leur fondement universel est bien plus qu’un idéal et ne peut qu’être idéel. 

De plus, par leur nature et leur finalité, les droits de l’homme visent un idéal éthique. En 

admettant cet état de fait, on surmonte leur multiplicité factuelle qui se résorbe en pluralité 

qualitative et quantitative à l’échelle socio-culturelle de la vie et de l’existence des peuples. 

Cela nous conduit à évoquer à l’échelle socio-culturelle (par le bas) d’une part, et d’autre part, 

l’échelle spirituelle ou intelligible (par le haut), le principe des fondements anthropo- 

théologiques des droits de l’Homme. Or, ce principe, en réalité, leur restitue leur universalité ; 

et ce à partir de l’idée d’une humanité générique. Celle-ci est « (...) une idée qui laisse ouverte 

la question de l’homme et la situe au-delà de l’individu comme de la société, non pas comme 

une donnée, mais comme une visée » (A. Kerlan, 2003: 67), et repose sur une base 

anthropologique de portée théologique. 

1.1. Des fondements anthropo-théologiques des droits de l’Homme 

Selon les Pères de l’Église, l’homme est une créature qui se tient entre le visible et 

l’invisible. Il est à la fois, corps enraciné dans le monde physico-social et âme en tension 

spirituelle vers le ciel immatériel. C’est pourquoi, selon les mots d’Élie Ayroulet, on ne peut le 

penser sans jamais le détacher de son origine ontologique, à savoir Dieu, son créateur. Il est 

comme une plante céleste, selon Platon ; cela signifiant pour nous, que ses pieds étant  sur terre 

et en immersion dans la société, sa pensée est reliée à sa matrice céleste. Ainsi faut-il, en dernier 

ressort, admettre que « l’histoire de l’homme n’est pas un simple spectacle que contemple et 

juge un Dieu éternellement parfait, mais elle est tissée dans le devenir même de la divinité. » 2

Par ailleurs, il est impossible de parler des fondements anthropo-théologiques des 

droits de l’homme sans évoquer leur enracinement anthropo-ontologique. En effet, celui-ci ne 

peut qu’absorber la nature de l’homme lui-même. Or, la nature en question, ne peut être 

définie que si la nature divine ou l’image créaturelle de l’homme sont évoquées et posées 

2  M. Dupuy, in Max Scheler , 1951, La situation de l’homme dans le monde, p. 11. 



 
707 

comme telles. On y trouve les linéaments de la doctrine stoïcienne d’une raison divine incarnée, 

qui est le point d’ancrage d’une humanité et d’une citoyenneté universelle de nature divine. 

Dans ce contexte, nous sommes dans une logique où l’anthropologique étant défini par 

l’ontologique, le théologique en devient alors le lien originel. Vu sous cet angle, tout se 

redéfinit ontologiquement chez l’homme en raison de la contingence liée à sa nature. Ainsi, 

comme il ne peut pas être son propre auteur ontologique, il faut lui supposer un créateur. 

Comment alors fonder les droits de l’homme dans une sphère anthropo-théologique où la 

nature humaine et celle divine, qui ne sont pas ontologiquement superposables, sont 

radicalement opposées ? Or, l’anthropo-théologique instaure une relation spécifique entre 

l’homme et le divin. Il en découle nécessairement que ladite relation ne peut qu' être de type 

ontologique, avec les enjeux du même genre. Cela est dû au fait qu’elle se donne comme celle 

entre l’homme comme créature et Dieu comme créateur incréé. Il s’ensuit qu’il est question 

de l’image créaturelle de l’homme comme fondement transcendant des droits de l’Homme. 

Ainsi, peut-on comprendre, comme le suppose Bergson (199: 300) que, 

la Déclaration américaine d'indépendance (1776), qui servit de modèle à la Déclaration des 

droits de l'homme en 1791, a d'ailleurs des résonances puritaines : « Nous tenons pour 

évident... que tous les hommes ont été doués par leur Créateur de certains droits 

inaliénables.... etc. » Les objections tirées du vague de la formule démocratique viennent de 

ce qu'on en a méconnu le caractère originellement religieux. 

Toutefois, quoi qu’on dise, l’image créaturelle de l’homme, pour ne pas être abstraite, 

doit être opératoire dans l’espace socio-politique où la liberté du citoyen doit éclore. On sait 

que cette dernière est un paramètre essentiel de la vie politique du citoyen en tant que sujet et 

objet (de l’idéologie) des droits de l’homme. Or, cette liberté, pour autant qu’elle est 

individuelle, n’en a pas moins un ancrage anthropologique. Elle est, en effet, 

anthropologiquement enracinée ; car elle est structurée philosophiquement par la raison ou la 

conscience réfléchie . Toutefois, si d’un point de vue cartésien, la raison est l’image de Dieu 

en l’Homme, c’est parce qu’elle lui confère une liberté infinie . Cette infinitude de la liberté 

humaine qui le dispute à son caractère divin est certes illimitée, mais son rapport avec les 

droits de l’Homme devra être nuancé. En effet, il n’est nullement question de l’envisager par 

sa conséquence première qui est celle du libertinage en tant que négation alter-égoïste du droit 

d’autrui.  Ainsi,  plutôt  que  de  l’envisager  dans  sa  conséquence-ci  sous  le  mode  de   ses 



708 

manifestations, il est question de l’évoquer à partir de son origine matricielle. Mais, en reliant 

celle-ci à l’homme comme créature, il s’ensuit que les droits de l’homme, sur le plan anthropo-

théologique tirent leur source dans la liberté chrétienne selon qu’il est écrit que « (...) là où 

est l’Esprit du Seigneur, là est la liberté. »3

De ce qui précède, les droits de l’Homme ont nécessairement un point d’enracinement 

anthropo-théologique défini par des principes anthropo-philosophiques. 

1.2. Des principes anthropo-philosophiques des droits de l’Homme 
L’exigence d’une origine conceptuelle des droits de l’Homme rime avec ses principes 

fondationnels. Cela, en raison du fait que la question de leur fondement est essentielle à leur 

nature, à leur avènement et surtout à leur structuration à l’échelle juridique, socio-politique et 

philosophique. Cependant, moins que leur origine spatio-temporelle, l’enracinement 

anthropologique des droits de l’Homme en lien avec leur structuration philosophique est de 

mise. C’est sans doute pour cette raison que nous privilégions ici, leur origine conceptuelle, à 

laquelle celle, spatio-temporelle est subordonnée. 

En effet, si l’on considère l’homme comme un sujet épistémologique doté de la faculté 

de raison et, par conséquent, animé du désir de savoir, il n’en demeure pas moins que les 

droits de l’Homme ont des bases anthropo-philosophiques. L’homme est à un double titre, 

sujet et objet des droits de l’Homme. Il en est, à ce titre, leur centre d’inertie et de gravité en 

tant qu’il est à la fois en tant que leur concepteur et leur finalité à partir de leurs enjeux 

anthropo-philosophiques . Qu’en est-il en fait et en droit ? 

Le concept de « droits de l’homme », en partant d’une relation des termes au regard du 

groupe nominal prépositionnel, complément de nom introduit par le partitif ‘‘de’’, laisse 

comprendre que l’homme est, d’une part, le dépositaire de ces droits, et d’autre part, il est leur 

finalité. Dans cette logique, l’homme est le producteur des droits de l’Homme et en est en 

conséquence, philosophiquement, l’auteur ontologique et conceptuel. Vu sous cet angle, les 

droits de l’Homme conceptualisés ne sont pas moins le produit achevé de la pensée 

philosophique et rationnelle. La philosophie, en tant que pensée produite par la raison humaine, 

est fondatrice des droits de l’homme. Ces derniers ont dès lors, un point d’enracinement 

anthropo-philosophique. Celui-ci relève de toute évidence du seul fait que  de 

3 La Bible, 2 Corinthiens 3: 17. 



 
709 

tous les êtres vivants, l’homme est animé par la pensée rationnelle et critique et non soumis à 

l’impulsion de l’instinct . Et pour cause comme le dit M. Scheler (1951: 28) « c’est seulement 

chez l’homme que vient se greffer, (...) sur les fonctions d’expression et de communication, la 

fonction de représentation et de dénomination4 , au moyen de signes », ces derniers relevant 

de la conventionnalité des lois qui réglementent la vie socio-politique. 

Dans cette logique, on en arrive à l’idée que les principes anthropo-philosophiques 

sont les fondements des droits de l’Homme, et qu’il en découle nécessairement des 

manifestations du même genre à l’échelle sociétale. La relation entre la cause fondatrice des 

droits de l’Homme et leurs manifestations est naturelle, au point d’apparaître comme de type 

ontologique. Ces dernières en sont les effets à l’instar du rapport entre la nature naturée et la 

nature naturante chez Spinoza. 

2. L’universalité démocratique des droits de l'Homme entre africanité et 

occidentalisation 
L’idée d’une universalité des droits de l’Homme relève de celle de l’origine et surtout 

de la nature de leurs fondements. Plus ces fondements sont transcendants, plus les droits de 

l’individu acquièrent un niveau et une qualité d’universalité qui font qu’ils sont aussi et 

spécifiquement ceux de tous les individus, excepté les différences ontique et anthropo- 

ontologiques (race, ethnie, culture). Ainsi entendus, les droits de l’Homme sont ceux de 

l’Homme générique et sont, par principe, et universellement ceux des individus en tant qu’ils 

appartiennent à l’Humanité tout entière. Déclinés sur cette base d’une unité du genre humain, 

les droits de l’Homme ont pour principe, l’égalité éthique des individus. Or cette dernière est 

envisagée comme leur fondement cosmopolitique dans la perspective bergsonienne d’une 

démocratie évangélique promotrice d’amour d’autrui et culturellement inclusive. 

En effet, on est historiquement arrivé à cette réalité quand on s’est rendu compte que 

la contingence de l’être de l’homme, la corruptibilité de sa nature sont des paramètres 

métaphysiques qui meublent son expérience existentielle. Ces dernières, à vrai dire, sont 

autant de réalités ontologiques qui rendent inopérante l’idée d’une universalité des droits de 

l’Homme démultipliés à l’infini à partir du principe « du droit des gens. » C’est dans ce 

contexte de réalités humaines délétères que la notion d’Humanité apparaît comme l’idée 

 
 

 

4  C’est l’auteur qui le souligne. 



710 

régulatrice ou « l’invariant de toute société humaine. » (C. Obadia: 117). Celui-ci permet de 

subsumer sous l’unité, la multiplicité quantitative des droits des individus. Elle l’est encore et 

mieux à l’échelle éthique, l’idée fondatrice des droits de l’Homme quand elle est en lien avec 

la notion de dignité humaine régulant par principe, la vie socio-politique. C’est ainsi que selon 

D. Lochak (2005: 11),

traditionnellement, on nomme droits de l’homme5 les droits fondamentaux qui, selon une éthique 

libérale, doivent être reconnus à tout être humain pour assurer sa dignité propre et permettre 

l’accomplissement de sa personnalité, abstraction faite de sa situation économique et sociale. 

On voit ainsi que l’exigence d’universalité qui va de pair avec l’objectivité en science, 

rencontre celle d’une fondation politique des droits de l’homme. D’un point de vue éthique, 

elle conduit à l’adoption d’un principe anthropo-métaphysique comme celui de la dignité 

humaine. Cependant, le caractère problématique des droits de l’homme dans un cadre 

anthropologique, s’inscrit dans un processus d’occidentalisation mettant en cause leur 

universalité. Cette dernière signifiant que les droits de l’homme sont ceux de tous les peuples, 

évoque de droit, la thèse de leur ‘‘africanité’’ . C’est sans doute cela qui fait que les droits de 

l’homme revêtent des figures idéologique et doctrinale dans leur implémentation. 

2.1. Figures idéologiques et doctrinales de l’occidentalisation des droits de l’homme 
Partant du souci de trouver un principe universel et extra-factuel aux droits de l’homme, 

ses théoriciens ont été conduits de proche en proche, à un fondement qui n’est pas moins 

métaphysique et sacro-divin, tel que la dignité humaine. À l’échelle de la philosophie 

humaniste, cette dernière, en vertu de sa validité éthique, est devenue le fondement 

métaphysique de l’impératif catégorique kantien6 auquel sont aujourd’hui attachés, les valeurs 

et les principes de la démocratie, aspiration de tous les peuples. C’est sans doute la  raison pour 

laquelle, H. Bergson (1995: 299-300) affirme que 

la démocratie est de toutes les conceptions politiques (...) la plus éloignée de la nature, la 

seule qui transcende, en intention au moins, les conditions de la « société close »7  Elle 

5  C’est l’auteur qui le souligne. 
6 L’impératif catégorique est libellé comme suit : « Agis de telle sorte que la maxime de ta volonté puisse 
toujours valoir comme une loi universelle » ou bien, « Agis de telle sorte que ta volonté puisse se considérer elle- 

même comme dictant par ses maximes des lois universelles. » 
7 Structurée par l’intelligence séparatrice et égoïste, la société close fait le lit aux guerres intestines où les 
hommes se tiennent dans une attitude de belligérance larvée ou ouverte qui nous font nous interroger sur 
l’efficacité des droits de l’homme. 



 
711 

attribue à l'homme des droits inviolables. Ces droits, pour rester inviolés, exigent de la part 

de tous une fidélité inaltérable au devoir. 

Or, si l’on y regarde de plus près, le devoir en question est lui-même régulé par la 

dignité humaine par laquelle l’individu est élevé au statut de sujet éthique ou de personne 

humaine. Ce faisant, il lui est concédé, par principe, le rang ontologique de personne digne de 

respect. En effet, la dignité humaine, en tant qu’instance métaphysique régulatrice des relations 

interpersonnelles, constitue un contrepoids éthique non négligeable contre les violences de 

toute nature. Il faut admettre que la dignité humaine est un principe éthique fondamental. 

C’est pourquoi, son importance est exponentiellement justifiée dans un monde où les tensions 

et les velléités de conflits physiques et idéologiques par cultures et civilisations interposées 

sont légion . 

La démocratie fondée sur les droits de l’homme et dont la dignité humaine est le 

principe éthique, est malgré tout, porteuse de conflictualités. Cet état de fait peut être compris 

à la lumière de la pensée de Bergson pour qui, les conflits sociaux sont inhérents à l’intelligence 

humaine. En effet, contrairement à ce qu’on pense, cette dernière est en mal de législation 

objective en raison de sa nature égoïste, sa fonction calculatrice et surtout son élan partitif. 

C’est pourquoi, opérant dans les rapports intersubjectifs et dans les relations internationales, 

ladite intelligence fait que les droits de l’Homme qui les régentent sont surdéterminés par des 

intérêts stratégiques égoïstes. Ce faisant, cela met à rude épreuve l’application objective et 

équitable desdits droits. C’est ainsi qu’il arrive que, se taillant un manteau anthropo-culturel, 

et revêtant par la force des choses, une forme idéologique, la démocratie est dénaturée et 

son application, conflictuelle. Ainsi, par contraste, les libertés et identités politiques dont elle 

fait la promotion, les oppose les unes aux autres dans son implémentation. Cette opposition 

des libertés et des identités se fait de droit sur des bases ethnologiques ou communautaires, 

comme on le voit souvent en Afrique dans un contexte multipartisan. Tout cela montre avec 

force qu’il existe une fragilité des normes humaines quelles qu’en soient les formes. Il en va 

de même pour l’idéalité trop métaphysique de la notion de dignité humaine comme principe 

éthique structurant les droits de l'homme et leur problématique. 



712 

En effet, l’idéalité de la notion de dignité humaine la relègue au rang  de réalité illusoire 

et éthiquement irréalisable. C’est ainsi que la démocratie qu’elle structure éthiquement et qui, 

par sa nature et sa finalité, devrait pouvoir promouvoir les droits de l’homme, est 

inopérante. Dans les faits, « la formule d'une société non démocratique, qui voudrait que 

sa devise correspondît, terme à terme, à celle de la démocratie, serait « Autorité, hiérarchie, 

fixité » (H. Bergson, 1995: 301), est symptomatique de la société close8 induite par l’intelligence 

égoïste. Cette trilogie typique à la société non démocratique ou close, consacre la structuration 

hiérarchisante des peuples à l’échelle anthropo-culturelle. Force est de savoir que cela se fait 

au mépris des droits de l’Homme, alors même que par son principe éthique, la démocratie 

devrait reposer dans la pratique, sur la « culture de la dignité. » D. Hicks (2015: 16), Ainsi, 

les droits de l’homme forgés conceptuellement par l’intelligence naturellement calculatrice 

et égoïste, sont à l’échelle socio-politique ou pratique9 structurés en profondeur, par des 

intérêts idéologiques et ethnologiques. Leur hiérarchisation anthropocentriste sous- tendue 

par l’intelligence égoïste et partitive, réglementant les relations internationales, les inscrit 

dans une logique du ‘‘ deux poids, deux mesures’’. Quand cela s’opère dans les relations Nord-

Sud, se fait jour, une croissance exponentielle de l’écart idéologique et même anthropo-culturel 

entre les deux blocs alors même qu’ils ne sont différents que du fait de la séparation 

géographique. 

Avant d’aller plus loin, revenons à cette idée évoquée plus haut : l’universalité des 

droits de l’Homme est de fait et de droit ; car elle est fondée sur la raison et la dignité 

humaine, sans distinction anthropo-culturelle hiérarchisante. Cela suppose que sa 

transcendance rivalisant avec son caractère transhistorique, suprasocial ou supra-individuel, la 

dignité humaine est au-delà de tout rattachement factuel exclusionniste : C’est « qu’elle 

8 Les sociétés humaines, dès lors que leur genèse et leur structuration sont le fait de l’évolution de la vie qui les a 
moulées sur l’intelligence, elles sont toutes closes pour ainsi dire confligènes. C’est pourquoi Bergson rêve d’une 
société spirituelle, c’est-à-dire celle de mystiques dont l’énergie vitale est l’amour divin de l’Humanité. 
9 Les droits de l’homme « proclamés solennellement en 1789 par la Déclaration des droits de l’homme et du 
citoyen, inscrits d’abords dans les textes, ils se sont peu à peu inscrits aussi dans les pratiques. Cette extension 

progressive a été concomitante de l’installation et de l’affermissement des régimes démocratiques. Extension 
incomplète, (...) fragile de surcroît, comme l’ont montré le retour des dictatures, l’expérience des régimes 
totalitaires, l’horreur des crimes commis pendant la Seconde Guerre mondiale. La Déclaration universelle de 

1948 marque, à cet égard, une nouvelle étape dans l’histoire des droits de l’homme, en leur conférant une valeur 
et une portée universelle, et en les plaçant sous la protection de la communauté internationale. » (M. Liniger- 
Goumaz, 1984, p. 3) 



 
713 

transcende les races, les sexes, les ethnies et toutes les autres différenciations sociales (D. 

Hicks, 2015: 17). Cependant, force est de constater que l’universalité en question, est d’un 

point de vue anthropo-culturel, mise en cause dans les faits. Il n’y a qu’à comprendre qu’elle a 

une base théorico-idéologique et un allant anthropo-logique dans l’imaginaire de l’Occident 

comme laissent entrevoir les propos du Pape François. En effet, il affirme que, « l’Europe est 

la patrie des droits humains et quiconque pose le pied sur le sol européen devrait pouvoir en 

faire l’expérience ; ainsi, il se rendra plus conscient de son devoir à son tour les respecter et 

les défendre .»10 En réalité, les sous-entendus des propos du Pape François sont comme une 

litanie qui cache difficilement une intention civilisatrice dans un  contexte d’anthropocentrisme 

occidental. Les droits de l’Homme seraient naturellement des valeurs éthiques et politiques 

inscrites dans les gènes et les actes d’un individu du seul fait qu’il est occidental. Or, autant 

que l’‘‘humanitude’’ ne peut être fonction de la race, autant elle n’est pas réductible à un 

quelconque espace géographique. 

À l’analyse, nous sommes dans une approche dialectique qui dévoile une aporie de 

source phénoménologico-ontologique. Il y a, ainsi que le disent R. Gallisot et Michel Trebitsch 

(1987: 7), « des pièges conceptuels qui légitiment [cette] nouvelle idéologie [qu’est celle des 

droits de l’homme]. » En effet, les principes universels des droits de l’homme en se 

particularisant par nécessité de se réaliser dans le factuel, se ruine ontologiquement. C’est 

dans le contexte de la mondialisation se présentant comme une forme d’uniformisation des 

particularismes anthropo-culturels, que ces derniers s’expriment comme des forces 

idéologiques en conflit avec les principes universels des droits de l’Homme. Selon M. Liniger-

Goumaz (1984: 55), 

la mondialisation des droits de l’homme n’est pas à elle seule gage d’universalité : encore faut- 

il que cette diffusion planétaire résulte d’une adhésion partagée, et non de l’imposition à 

l’ensemble du monde d’une conception qui serait en réalité purement occidentale. De fait, les 

droits de l’homme ont été parfois dénoncés, dans une perspective tiers-mondiste, comme une 

invention de l’Occident, reflétant, jusque dans leur prétention à se présenter comme universels, 

l’ethnocentrisme occidental, voire comme une forme de néocolonialisme idéologique. 
 
 
 
 

 

10 Propos du Pape François visitant le camp de Moria sur l’Île de Lesbos, en Grèce, en avril 2016, pour 
interpeller l’Europe et le monde sur l’accueil des migrants, Sébastien Maillard, « Le Pape face à la question 

complexe des réfugiés » in Revue, Le monde de la Bible numéro 218, de Septembre, octobre, novembre 2016, p. 
13. 



714 

Dans le contexte mondial des relations entre les États, le principe d’universalité 

régissant l’application équitable des droits de l’Homme, est mis à rude épreuve. Tout en se 

démultipliant au vent des cultures, les droits de l’homme se relativisent. Ce faisant et par le 

fait de l’ethnocentrisme qu’ils innervent, lesdits droits ne subissent pas moins une 

occidentalisation et même une américanisation, et malheureusement par le biais de l’ONU11. 

Leur universalité déconstruite, contrefait leur unité organique, et la mondialisation en cette 

forme, 

(...) n’en provoque pas moins un ‘‘choc culturel’’ dans de nombreux pays. Certains auteurs vont 

même jusqu’à expliquer que l’hégémonie américaine provoque un repli et une réaction 

identitaires de type nationaliste ou intégriste de la part des cultures qui se sentent menacées. (E. 

Fougier, 2012: 74) 

Cet état de fait est pour les tiers-mondistes et les altermondialistes, un argument pour 

évoquer les droits de l’Homme africain au sein de ses propres cultures ; car « la mise en 

perspective de nos croyances [occidentales] en se mettant à la place de l’autre est 

indispensable sous peine de la perte de la connaissance de soi, danger que fait peser la 

mondialisation .» (S. Latouche, 2005: 13). Le principe du droit des peuples à se gouverner 

eux-mêmes fait que chacun se définit par sa propre culture. Mais la culture en tant que 

dynamique de la vie de l’esprit n’est ce qu’elle est que dans sa relation d’ouverture aux autres. 

Le principe d’universalité des droits de l’Homme qui donne droit à tout homme de faire 

prévaloir son identité culturelle de droit; justifie de fait leur diversité anthropo-culturelle . 

Toutefois, cette diversité des droits de l’Homme de trame anthropo-culturelle ou 

ethnologique, exige de les concilier avec les spécificités culturelles africaines et les normes 

internationales (occidentalisées ou américanisées). Il existe une véritable aporie inextricable au 

sein des droits de l’Homme. Elle naît du fait que leur universalité est à rude épreuve, quant à 

leur implémentation dans la sphère socio-politique et anthropo-culturelle. L’universel en tant 

qu’il est exigence de réalisation dans le réel social, se présente comme l’unité prise au piège 

11 O.N.U. ou l’Organisation des Nations Unies, est une organisation internationale fondée en 1945. Aujourd’hui, 
elle compte 193 États Membres. La mission et le travail des Nations Unies sont guidés par les objectifs et 
principes énoncés par sa Charte fondatrice. L'ONU constitue un forum où ses membres peuvent exprimer leur 

point de vue à l'Assemblée générale, au Conseil de sécurité, au Conseil économique et social ainsi que dans d'autres 
organes et commissions. Grâce à son rôle dans le dialogue et la négociation, l'Organisation est devenue un 
mécanisme permettant aux gouvernements de trouver des domaines d'entente et de résoudre ensemble des 

problèmes. 



 
715 

de la multiplicité du divers anthropo-culturel. Pour surmonter cette aporie, il s’agit de subsumer 

la multiplicité quantitative sous l’unité qualitative des droits de l’Homme. Dans un contexte 

de mondialisation, il est fondamentalement question de leur adaptation ou réinvention 

culturelle et ce en contexte africain. Cela ne peut se faire que dans un contexte interculturel 

où la re-conciliation de l’universel et du particulier, immanents aux réalités humaines est une 

exigence éthique. 

2.2. Entre le particulier et l’universel, les droits de l’Homme à l’épreuve de la culture 

africaine : pour une réinvention contextualisée 
Le projet d’une réinvention culturelle africaine des droits de l’Homme ne procède 

nullement d’une démarche de négation de l’altérité culturelle sous forme de contre-culture12. 

Apparemment, il naît, d’une part, factuellement, de l’idée d’une civilisation de l’Universel 

dont la portée universelle la limite contradictoirement à des principes idéologiques totalisants, 

comme c’est le cas de la mondialisation. On sait que cette dernière s’inscrit dans une logique 

d’occidentalisation du monde, pour ainsi dire de « [naturalisation] de la culture occidentale » 

(A. Finkielkraut, 1987: 89). D’autre part, l’exigence d’une réinvention adaptative des droits 

de l’Homme est redevable au postulat de l’unité originelle d’une nature humaine unique 

opérant dans les formes de cultures diversifiées. Or, ces dernières relèvent de l’activité de 

l’esprit humain, autrement dit, des idées. Se manifestant sous forme d’idéologies, les 

différenciations culturelles, symptomatiques de sa dynamique interne, sont l’expression 

substantielle de ses richesses matérielles et spirituelles infinies. L’esprit humain, à la fois 

produit et producteur de la culture, est un principe dynamique d’interculturalité et de 

transculturalité. La culture est par nature et par principe, sans limitation anthropo- 

ontologique. C’est cela qui nous amène à comprendre qu’en réalité, 

les conceptions de la réalité et des modes de savoir qu’on considère comme spécifiques aux 

Africains et aux Européens se chevauchent. C’est une raison qui rend possibles les évaluations 

interculturelles des croyances.» (...) « Ce fait est à la base de l’existence de certains universaux 

culturels sur le plan de la connaissance et de la morale qui donnent le fondement nécessaire 
 
 
 
 

 

12 Les États africains et arabes statuant sur la Déclaration Universel des droits de l’homme de 1948 « véhiculent 
des courants de pensée (...) remettent en question la Déclaration. Ils lui reprochent d’être trop occidentale,  voire 
« chrétienne ». Selon eux, l’Occident serait peut-être moins l’"inventeur" des droits de l’homme qu’un simple 
continuateur. Ils accusent la Déclaration d’ignorer les spécificités culturelles des autres civilisations et pire… de 
n’être qu’une façade cachant mal les visées colonisatrices d’un occident puissant, méprisant et expansionniste 
( J. Moise , 2022, p. 99) 



716 

pour la compréhension réciproque d’une culture à une autre et l’évaluation des croyances (O. 

Oladipo, 2000: 38 et 48). 

Parmi ces valeurs universelles, on compte notamment les valeurs morales et éthiques, 

qui sont au fondement des droits de l’Homme. Ces valeurs reposent sur le respect d’une 

dignité humaine reconnue universellement. Toute culture se singularisant par l’affirmation de 

soi et la mise en exergue de ses propres valeurs peut, en effet, se muer en désir de domination 

de l’autre culture (contre-culture). Une telle attitude couve, à coup sûr, un contre- culturalisme. 

Ce dernier peut se manifester dans un contexte anthropo-biologique sous la forme d’un 

racisme anti-culturel13. Cependant, grâce aux universaux, il est possible de construire une 

coexistence à partir de l’idée d’une fraternité ou plutôt d’une confraternité humaine 

universelle, fondée sur la dignité de chacun et de tous. Dans cette dernière, les diversités 

culturelles et raciales sont appréciées en elles-mêmes, et surtout pour leur fécondité spirituelle. 

Cela ne signifie pas une adaptation d’une culture à l’autre, qui équivaudrait à son absorption, 

mais une "réinvention culturelle." Cette réinvention vit, en termes de conciliation intelligente 

et fructueuse des spécificités intrinsèques des deux cultures structurant les droits de l’homme . 

Nous sommes dans une logique où l’universalité de la dignité fondée sur l’être humain « ce 

concept unitaire de portée universelle » (E. Leach, 1980: 388), cède « (...) la place à la diversité 

sans hiérarchie des personnalités culturelles. » (A. Finkielkraut, 1987: 90). En disant ainsi cela 

, nous nous inscrivons dans la logique de la civilisation de l’Universel, en référence à une nature 

humaine qui structure les différentes cultures de la planète Terre. C’est sans doute dans ce 

contexte que K. M’baye (1992: 25) a pu affirmer que, 

les droits de l’homme se présentent (...) comme un ensemble cohérent de principes juridiques 

fondamentaux qui s’appliquent partout dans le monde tant aux individus qu’aux peuples qui 

ont pour but de protéger les prérogatives inhérentes à tout homme et à tous les hommes pris 

collectivement en raison de l’existence d’une existence d’une dignité attachée à leur personne et 

justifiée par leur condition humaine. 

De cette pensée, on peut déduire l’idée que la recherche d’une fondation universelle 

des droits de l’Homme se fait par le haut, par un principe régulateur en forme de 

transcendance verticale. Or, malgré sa transcendance, celle-ci est immanente à la vie sociale. 

C’est pourquoi, la Déclaration universelle des droits de l’Homme doit prendre en compte   les 

13  Cf. HUGUES de Varine. 



 
717 

conditions d’existence culturelle et socio-politique des citoyens d’une république donnée 

enracinés dans leur propre culture. On comprend alors que la vie de l’esprit, telle qu’elle 

s’exprime dans la diversité des expériences et des sensibilités culturelles, anime 

substantiellement l’universalité des droits de l’Homme. Plutôt qu’une universalité totalitaire 

comme dans l’idéologie mondialiste, il s’agit d’une universalité plurielle dont l’unité est 

assurée par la reconnaissance d’une nature humaine unique et d’une dignité humaine comme 

palladium. Ces dernières sont le socle de la confraternité, base évangélique d’une démocratie 

inclusive. Forte de sa diversité spirituelle et de l’universalité plurielle des droits de l’Homme 

qui la fonde, la démocratie peut certes, annihiler les conflictualités immanentes aux sociétés 

humaines dites « policées »; mais l’unité desdits droits repose sur la nature humaine comme 

socle anthropo-philosophique et sur la dignité humaine comme principe éthique. 

Conclusion 
Notre approche des droits de l’Homme, qui trouvent leur origine conceptuelle dans la 

civilisation occidentale d’obédience chrétienne, s’est consolidée in fine dans un contexte 

anthropo-culturel qui est devenu le lieu de leur implémentation. L’assise argumentative de 

notre analyse est théorique et conceptuelle. L’idée est que dans le règne humain, la différence 

anthropologique est vécue en termes d’altérité culturelle. La notion d’altérité nous a 

amené à apprécier les différentes cultures à partir de leur spécificité idiosyncrasique 

respective. Toutefois, l’altérité en soi et pour soi, n’a pas moins d’impact  sur  la pratique 

intégrale des droits de l’Homme. Ainsi, chacune des cultures affirme-t-elle son 

authenticité, mais elle est aiguillonnée de l’intérieur, par l’exigence spirituelle de 

s’ouvrir aux autres , au risque de s’étioler. Or, à y regarder de plus près, les droits de 

l’Homme sont, d’une part, l’armature conceptuelle des cultures des peuples, et d’autre 

part, la dignité humaine, leur  fondement. 

Au demeurant, la réinvention culturelle des droits de l'Homme ne  nous  invite pas 

à élaborer quantitativement des principes rationnels et idéologiquement partisans, 

partitifs ou clos. Réinventer les droits de l’Homme dans un contexte culturel, est une 

exigence éthique qui consiste à admettre que l’universalité implique analytiquement 

une humanité plurielle. Cela est possible parce que les cultures  humaines  sont en réalité 

ouvertes les unes aux autres, à la fois à partir de leurs convergences et de leurs 



718 

divergences. Les cultures ne sont pas hiérarchiques et conflictuelles. Ainsi, fortes de leur 

unité dans leur diversité, elles promeuvent un dialogue interculturel. C’est ce 

dialogue interculturel, qui surpasse dialectiquement le monoculturalisme mondialiste 

occidental de nature totalitaire. Dans sa réalité, il place sur un pied d’égalité éthique 

les cultures occidentale et africaine, en tant que produits de la raison humaine unique. 

Cela dit, une éthique culturelle mondiale émerge dans l’unité des diversités culturelles. 

Il s’agit de celle qui, dans sa réalité, rend possible une sorte d’alliance entre les 

cultures du Nord et du Sud. Elle se conçoit comme l’unité des cultures différenciées ; car 

« [c’est] (...) seulement à travers l’Autre qu’il est possible de reconnaître le Même, et à 

travers l’étude des relativismes culturels, ce qui est universellement humain. » (C. 

Obadia, 2009: 118) Cette alliance culturelle  mondiale qui peut être considérée comme 

une subsomption du particulier sous l’universel, est fondamentalement animée par 

l’amour de l’autre dans l’amour du soi culturel. Elle est fondée sur l’acceptation des 

différences à partir de la base théologique ou divine des droits de l’Homme. Elle doit 

pouvoir déboucher sur la mise en place d’une éthique culturelle mondiale. Dans ce 

cadre, se manifeste une confraternité universelle, cosmopolitique au sein d’une 

démocratie inclusive. Elle a le mérite de rendre effectives et culturellement vivantes 

l'égalité et la dignité de tous. Favorisant un cadre légal international paisible et durable, 

l’éthique culturelle  mondiale  se  présente comme la matrice d’une bonne gouvernance 

politico-étatique et pour cause, « (...)les théoriciens de l’universalisme républicain 

affirment l’existence d’un genre humain, d’une identité qui transcende les différences et 

qui constitue l’horizon du perfectionnement des dispositifs politiques. » (C. Obadia, 

2000:119). Et admis comme principe métaphysique des droits de l’homme, la notion de 

genre humain garantit la pertinence des droits de l’homme dans un cadre socio-politico-

étatique sans renier les spécificités culturelles locales. 

Références bibliographiques 

EBERHARD Christoph, 2009, « Au-delà de l’universalisme et du relativisme. L’horizon d’un 
pluralisme responsable », Anthropologie et Sociétés, Vol. 33, n°3, p. 7-100. 



 
719 

FINKELKRAUT Alain, 1987, La défaite de la pensée, Paris, Gallimard. 

 
GALLISOT René, TREBITSCH Michel, 1987, « Les droits de l’homme comme  une idéologie 
de l’homme blanc? Comme religion ou comme politique sociale? » L’homme et la société, n° 
85-86, p. 7-11. 

 
HICKS Donna, 2015, Éloge de la dignité, le rôle qu’elle joue dans la résolution des conflits, 
trad. Bernard Vincent, Paris, Nouveaux horizons). 

 
HUGUES de Varine, 1976, La culture des autres, Paris, Seuil. 
KERLAN Alain, 2003, Philosophie pour l’éducation, Yssy-les-Moulineaux, Esf. 

 
LATOUCHE Serge, 2005, L’occidentalisation du monde. Essai sur la signification, la portée 
et les limites de l’uniformisation planétaire, Paris, La découverte. 

 
LEACH Edmond, 1980, L’unité de l’homme et autres essais, Paris, Gallimard. 

 
LINIGER-Goumaz Max, 1984, Onu et dictatures, De la démocratie et des droits de l’homme, 
Paris, l’harmattan. 

 
LOCHAK Daniel, 2005, Les droits de l’homme, Paris, la Découverte. 

 
M'BAYE Kéba, 1993, « Les droits de l'homme en Afrique.» Revue internationale de droit 
comparé, n°3, vol. 45, 1993. p. 723-726. 

 
MOISE Jean ,2022, « La conciliation de l’universalité avec la diversité culturelle. Un enjeu 
majeur du droit international », Europe des Droits & Libertés / Europe of Rights & Liberties, 
n° 5, p. 98-117. 

 
N’GANI Bamaze Essodima, 2022, « Les droits humains au prisme des particularismes 
culturels: Quelle alternative ? », Studia UBB. Philosophia. Vol. 67, n°2, p. 159-186. 

 
OBADIA Claudia, 2009, « Entre le même et l’autre : l’Universel. », Le philosophoire, n° 31, 
p. 113-120. 

 
OLADIPO Oluségun, 2000, L’idée de philosophie africaine, Une étude critique des grandes 
orientations dans la philosophie africaine, trad. Félix-Nestor Ahoyo, Ibadan, Omoade Printing 
Press,. 

 
SCHELER Max, 1951, La situation de l’homme dans le monde, Paris, Aubier. 

VLADIMIR Jankélévitch, 1999, Bergson, Paris, Puf. 




